
 

 

CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2, 2025, pp. 138-170, ISSN 2036-0967, DOI: https://doi.org/10.60923/issn.2036-

0967/22387, Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Moderne, Università di Bologna. 

 

 

 

La vida de las fiestas:  

ciclo ritual agrícola en una comunidad andina  
 

 

Daniel González Hernández  

UNIVERSIDAD DE CONCEPCIÓN 

 

Jorge Moreira Peña  

PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATÓLICA DE CHILE 

 

 

 ABSTRACT   

 

This article offers an ethnographic analysis of Socoroma´s agricultural ritual 

cycle, an Aymara community in northern Chile. It focusses on five festivities, 

Difuntos, Pachallampe, Carnavales, Cruces de Mayo and San Isidro, that structure 

the festive calendar and articulate relationships between humans and extra-

human entities. The social practices deployed express a relational ontology that 

attunes the community with its ecological environment. The research highlights 

the relevance of festivals as instances of communication with vital forces that 

enable the regeneration of the community. 

 

Keywords: Ritual; festivities; relational ontology; Andean community 

 

 El artículo analiza etnográficamente el ciclo ritual agrícola de la comunidad 

aymara de Socoroma en el norte de Chile. Se describen cinco festividades, 

Difuntos, Pachallampe, Carnavales, Cruces de Mayo y San Isidro, que estructuran 

el calendario festivo de este ciclo y articulan relaciones entre humanos y entidades 

extra-humanas. Las prácticas sociales desplegadas evidencian una ontología 

relacional que sintoniza a la comunidad con su medio ecológico. El estudio destaca 

la relevancia de las fiestas como instancias de comunicación con las fuerzas vitales 

que permiten la regeneración de la comunidad. 

 

Palabras clave: Ritualidad; festividades; ontología relacional; comunidad andina 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      139 

Introducción 

 

Las fiestas son parte integral de la vida colectiva en la comunidad aymara de 

Socoroma. Ellas condensan las experiencias vitales agrocéntricas en el contexto 

ecológico de los Andes, constituyendo formas de conocimiento y modos de 

relacionamiento con el entorno circundante en su más amplio sentido, cronotopo 

que crea y re-crea el mundo andino desde una perspectiva local1. Por tales motivos 

este ensayo está centrado en el análisis de sus fiestas comunitarias. 

 El pueblo de Socoroma se encuentra en el extremo norte de Chile, en la 

vertiente occidental de los Andes Meridionales. El territorio se caracteriza por una 

importante zonificación vertical, cuyas altitudes marcan zonas ecológicas 

claramente diferenciadas: altiplano (puna), precordillera (sierra), valle y costa. 

Socoroma se ubica específicamente en la Sierra de Guaylillas a una altura 

promedio de 3.000 m.s.n.m. Su posición relativa, intermedia, en la cabecera del 

valle de Lluta, ha estimulado formas de especialización productiva e incentivado 

a su vez la movilidad entre distintos pisos ecológicos para complementar los 

medios de subsistencia.  

 La principal actividad productiva de la población socoromeña ha sido la 

agricultura, complementada históricamente con una extendida actividad 

ganadera (Moreira 2021). Esta última fue decayendo desde la década de 1970 

debido a diversos cambios tecnológicos y socioculturales, al punto que hoy no 

existe crianza de animales. La agricultura se mantiene vigente en sus tres 

productos principales: papa, maíz, orégano. Actualmente en el pueblo reside 

aproximadamente medio centenar de personas. A mediados del siglo XX se 

intensificaron los desplazamientos de sus habitantes hacia las zonas costeras y hoy 

la mayoría de ellos no reside de forma permanente en el territorio comunitario, 

sino fundamentalmente en la ciudad/puerto de Arica. Sin embargo, por una 

combinación de motivos laborales, afectivos y, sobre todo, rituales, se mantiene un 

constante flujo entre la ciudad costera y el pueblo serrano. En este movimiento 

pendular, de idas y vueltas, las actividades asociadas a las festividades han sido 

                                                 
1 Reconocemos las críticas planteadas al concepto de “andino” por su carácter homogeneizante y 

esencializante, aplicado en muchas ocasiones a contenidos sociales heterogéneos y de forma 

ahistórica, de tal manera que termina por desdibujar lo que pretende precisar. Acá no lo utilizamos 

como concepto taxonómico, sino más bien de forma experiencial, buscando explicitar desde la 

experiencia tanto un lugar como una forma de vida inmersa en un contexto histórico de larga 

trayectoria. Este territorio y población han experimentado dinámicas históricas compartidas 

regionalmente, lo que permite apreciar semejanzas en distintos niveles de la cultura, aun cuando 

puede no existir identidad común entre sus habitantes. Consideramos que la noción de “mundo 

andino” permite conectar lo particular de Socoroma con lo general de las expresiones culturales en 

esta región de los Andes. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     140 

trascendentales en la mantención de los vínculos comunitarios y reproducción 

social de la comunidad (Choque y Pizarro 2013; Moreira 2007).  

 Durante las fiestas los habitantes en el pueblo se multiplican, se genera un 

espacio y tiempo propio en el territorio comunitario, que se conforma en su 

conjunto como un “lugar de memoria” (Moreira 2007, 310). Entre los socoromeños 

existe conciencia de que las fiestas deben mantenerse en el tiempo, tanto porque 

en ellas se encuentran los fundamentos de su identidad individual y colectiva, 

como por la necesidad de cumplir con obligaciones rituales que demanda su 

existencia en este mundo, todo lo que permite dar continuidad a la vida en 

comunidad. Mediante las palabras “nuestras tradiciones”, “nuestras costumbres”, 

los comuneros sintetizan el ciclo festivo y el conjunto de prácticas ceremoniales 

que éste involucra. Se escucha decir a los socoromeños “Hay que respetar la 

costumbres” enfatizando la exigencia de practicar los ritos tal como fueron 

enseñados por los antiguos, “Así son las tradiciones de este pueblo” exaltando la 

importancia de las fiestas y su continuidad en las nuevas generaciones. 

El calendario festivo en Socoroma es extenso y exigente, comprende más de 

12 fiestas durante el año, demandando tiempo y recursos a los miembros de la 

comunidad. Especialmente del sistema de cargos o mayordomos de la Iglesia, conjunto 

de comuneros que se encargan de todos los asuntos concernientes a las actividades 

rituales del pueblo, adquiriendo especial protagonismo durante las festividades al 

ser los “encargados” de “cumplir” con “pasar la fiesta”. Es una organización 

jerárquica que se corresponde con la jerarquía presentada por los santos y vírgenes 

del pueblo. A la cabeza se encuentra el fabriquero, cargo de mayor autoridad y, 

además, responsable de las llaves de la Iglesia. Siguen los mayordomos de los 7 

santos principales2, quienes velan por su cuidado durante el año y adecuado 

cumplimiento de su fiesta. Luego se incluyen los alférez3, cargos específicos de cada 

festividad4. Sobre este grupo rotativo de cargos recaen las obligaciones del ciclo 

festivo.  

                                                 
2 Existen santos mayores, que celebran fiestas, y santos menores que pertenecen al ajuar de los 

santos mayores. Estos últimos se ordenan jerárquicamente de la siguiente manera: San Francisco 

de Asís; Virgen del Rosario; Cristo Crucificado; Virgen del Carmen; Virgen de la Candelaria; Virgen 

Santa Lucía; Virgen Copacabana. 
3 Mantenemos el uso del concepto en singular, alférez, y no en plural, alféreces, por ser la 

denominación local en Socoroma. 
4 El fabriquero tiene por función ordenar y dirigir, a la vez que entregar apoyo, a los mayordomos; 

no se encarga de ningún santo ni virgen en particular, pero sí del conjunto de mayordomos; es 

quien encabeza práctica y simbólicamente las actividades del sistema de cargos. Por su parte, los 

mayordomos son los responsables del cuidado de los santos y vírgenes principales del pueblo, lo 

que significa una serie de actividades rituales durante el año y especialmente acompañar las fiestas 

de los otros mayordomos; tradicionalmente el cargo se asume por 3 años consecutivos. En cuanto 

a los alférez, hay de dos tipos: los que asumen por un año “pasar” o financiar algunos aspectos de 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      141 

 Se advierte, sin embargo, que en Socoroma el ciclo festivo no es homogéneo, 

presenta dos fases que pueden ser diferenciadas considerando ciertas 

características de sus fiestas. Si bien éstas tienen una base de acciones rituales 

comunes, también exhiben una serie de particularidades que las distinguen, tanto 

en detalles protocolares (desde prohibiciones, mandatos simbólicos, hasta una 

gramática precisa de gestos, usualmente sincronizados con canciones, danzas, 

músicas y tonalidades específicas) como en aspectos más materiales y 

experienciales: la orientación de las manifestaciones rituales, despliegue espacial, 

y vínculo ontológico (relacionalidad/modo de relacionamiento) entre humanos y 

medio ecológico. Así, de acuerdo con estas últimas dimensiones, las fiestas pueden 

ser agrupadas en dos sub-ciclos. Uno relacionado predominantemente a la liturgia 

cristiana de la Iglesia católica, que llamaremos ciclo litúrgico católico, caracterizado 

por fiestas cuya gramática se estructura en base a la misa y procesión central, con 

el acompañamiento del clero oficial. El otro relacionado con las actividades de 

regeneración agrícola, que denominaremos ciclo ritual agrario, caracterizado por 

presentar mayor densidad de roles de participación, tener expresión en lugares 

múltiples a los cuales no accede el clero y condensar formas heterogéneas de 

relaciones sociales. Esta distinción no es fija ni excluyente. Es, por ahora, una 

propuesta y una manera de encuadrar el problema en un espacio y tiempo 

etnográficamente determinado. Lo que nos interesa aquí, es el conjunto de 

relaciones humanas y extra-humanas que cada fiesta expresa. En este caso la 

delimitación entre un ciclo y otro es una franja porosa que en ocasiones encuentra 

elementos de uno y otro compartidos. La distinción debería ser entendida como 

un flujo de experiencia, donde en un espacio/tiempo se condensan mayores 

relaciones heterogéneas o multidiversas. 

El ciclo litúrgico católico en general se desarrolla en un espacio circunscrito 

casi exclusivamente a la iglesia del pueblo. Las labores del clero se limitan a la misa 

y acompañamiento de la procesión central. El espacio litúrgico al interior de la 

iglesia se restringe al protocolo misal, la voz principal emana del pulpito; los 

cuerpos de los asistentes están inmóviles, no danzan, ni cantan, y no hay una 

gramática gestual que sean algún índice de conexiones más significativas o 

acciones grupales expresivas. Las fiestas de este ciclo no llaman a una densidad de 

roles en la participación o a espacios más diversos (con algunos contraejemplos 

puntuales como ocurre en Semana Santa o San Francisco, evidenciando la 

porosidad de esta distinción de ciclos).  

El ciclo ritual agrario comprende el periodo más “abrigado” y lluvioso del 

año, entre los meses de noviembre y mayo, cuando presenta mayor intensidad la 

                                                 
una fiesta de los santos y vírgenes, y los que asumen “pasar” las fiestas de Carnavales y Cruces de 

Mayo. Vale precisar, además, que todos estos cargos son respetados como autoridades 

tradicionales por la comunidad. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     142 

actividad agrícola. Las fiestas celebradas son Todos los Santos o de los Difuntos 

(noviembre), Pachallampe (noviembre), Carnavales (febrero), Cruces de Mayo 

(mayo) y San Isidro Labrador (mayo). Se inicia con la invocación de los 

antepasados, sigue con el tiempo de la siembra, luego el tiempo de la germinación 

y crecimiento de los cultivos, después el tiempo de la cosecha, hasta llegar al 

tiempo del intercambio y distribución de los productos5. 

 Este ciclo festivo estructura el “tiempo” de las principales actividades 

productivas en Socoroma. Acá el “tiempo” antes que referir a una unidad 

cronológica mensurable, apunta a las actividades predominantes, de duración 

variable, que organizan la vida comunitaria. Como indica Rengifo (2006), la 

palabra tiempo es un concepto prestado del castellano para adjetivar los sucesos 

comunitarios, cuyo fin e inicio, separando y juntando los acontecimientos, está 

marcado por las actividades agrofestivas. Por tal motivo comúnmente se habla del 

tiempo de siembra, tiempo de cosecha, tiempo de heladas. Y el resultado de la 

producción dependerá de la sintonía lograda entre la comunidad humana y todos 

los seres que animan su ecología mediante la ejecución cíclica de las ceremonias y 

festividades. En síntesis, de su relacionalidad medioambiental. 

 En efecto, a través del laborioso cumplimiento del ciclo ritual agrario, la 

comunidad socoromeña se esfuerza permanentemente por alcanzar una correcta 

sintonía con su medio ecológico. En éste conviven una multiplicidad de seres 

dotados de potencias e intencionalidades en diálogo constante. El mundo está 

intensamente animado, tiene expresiva vitalidad, siente y “responde” a los actos 

humanos. Así, las fiestas son instancias comunicantes que habilitan una dinámica 

de correspondencias entre todos los seres que habitan el mundo en los Andes, en las 

que fuerzas humanas y no humanas del medio ecológico se “responden” 

mutuamente (De Munter 2016). Concordamos con Cavalcanti-Schiel (2007, 9) 

cuando plantea que en los Andes “el esfuerzo es el término común de la 

sociabilidad, la reciprocidad es su gramática, y el ritual, uno de sus más expresivos 

discursos”. Constatamos, entonces, que cada festividad del ciclo ritual agrario: a) 

significa una actividad predominante dentro las labores agrícolas; b) presenta una 

espacialidad orientada hacia el paisaje sagrado; c) exhibe un vínculo ontológico de 

carácter específico entre la comunidad humana, entidades extra-humanas, y su 

ecología. 

                                                 
5 Por su parte, el ciclo litúrgico católico corresponde a la porción del año más frío y seco, entre abril 

y octubre. Comienza con Semana Santa (abril), luego Corpus Cristi (junio), Santa Lucía (julio), 

Virgen del Carmen (julio), Virgen de Copacabana (agosto), el patrón del pueblo San Francisco de 

Asís (octubre) y casi enseguida o a veces en paralelo, la dualidad femenina de San Francisco, 

también llamada patrona, Virgen del Rosario (octubre). Más alejado de este conjunto santoral se 

celebra la Virgen de la Candelaria (febrero), proveniente de Sora en el valle de Lluta, lo que explica 

su ubicación en el otro ciclo. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      143 

De esta manera, el objetivo del presente artículo es analizar el ciclo ritual 

agrario considerando las tres dimensiones mencionadas. Para ello se describen las 

prácticas desplegadas en sus festividades, buscando ilustrar etnográficamente la 

densidad y expresividad de las actividades rituales. Focalizamos nuestra atención 

en el conjunto de relaciones humanas y extra-humanas que cada fiesta de este sub-

ciclo expresa, con el objetivo de comprender algunos elementos de la ontología 

relacional que se exhiben en las festividades de la comunidad. Si bien existe un 

declarado interés etnográfico en este ensayo, también nos interesa contribuir al 

debate contemporáneo abierto por las perspectivas ontológicas, acudiendo a 

conceptos y argumentos de autores que han planteado propuestas teóricas al 

respecto. 

 Vale considerar que, de manera general, el interés de las investigaciones 

realizadas años atrás se había puesto en las cosmologías indígenas que mostraban 

el reconocimiento de las mutuas influencias humanas y no humanas, resaltando la 

importancia que adquirían los seres extra-humanos en diversos aspectos de la vida 

en los Andes. Recientemente, con las perspectivas introducidas por el “giro 

ontológico”, se ha volcado la mirada sobre el estatuto ontológico de estas 

entidades no humanas o extra-humanas, así como también en la relacionalidad y 

los contextos de comunicación entre los distintos tipos de seres que forman parte 

de las sociedades andinas (Muñoz Morán 2020). En Socoroma, comprendiendo la 

dimensión relacional de su ontología, observamos que las fuerzas extra-humanas 

han sido agenciadas en determinadas entidades que constituyen figuras centrales 

de las fiestas. En un tiempo/espacio concreto, las fiestas condensan la cosmopraxis 

andina (De Munter 2016) que expresa la interdependencia entre vivos, muertos, 

santos, cruces, cerros, apachetas. En este conjunto de entrelazamientos y 

conexiones, correspondencias, los socoromeños participan activamente en la 

creación de las condiciones socio-ecológicas que dan continuidad a la vida, es 

decir, posibilitan la regeneración de la existencia de su comunidad. 

 A continuación, pasamos a revisar el ciclo ritual agrícola. 

 

Todos Los Santos o Difuntos 

 

Al comienzo era la muerte. El ciclo se inicia abriendo noviembre con la 

presencia de los difuntos. Tal como se ejecuta una chalta solicitando permiso para 

iniciar cada fiesta o ceremonia, se debe pedir permiso a los antepasados para 

comenzar un nuevo ciclo. Celebrar a los muertos es un rito de inicio y 

regeneración.  

Estos días los socoromeños en sus hogares “arman altares” dedicados a los 

difuntos de su familia, abriendo el diálogo entre vivos y muertos. Cada altar es un 

homenaje a la memoria del “santo difunto” que, desde lo íntimo, transforma el 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     144 

espacio doméstico en un cosmos andino. Durante tres años regresan las almas de 

los difuntos, durante tres años consecutivos deben ser recibidas con altares. Cada 

altar tiene tres niveles conectados por escaleras que muestran el tránsito vertical 

entre estos mundos. Los altares se adornan con flores, frutas, verduras, fotografías, 

figuras de pan con ángeles, escaleras, estrellas, Cruces, palomas, cargándolos así 

de signos identificables en las fiestas del año (véase Imagen 1). 

La primera noche, llamada víspera, se arman altares para los angelitos, tanta 

wawas, los infantes difuntos. El 1 de noviembre se inician las actividades en el 

cementerio, ubicado en los extramuros del pueblo. Se realiza una ofrenda en el 

centro del cementerio, donde una gran cruz llamada Mundo-Alma o Alma-Mundi 

es “envuelta” con coloridas flores naturales (véase Imagen 2). Con esta práctica se 

conmemora a los “difuntos lejanos”, a quienes han partido hace más de tres años, 

y a los difuntos del mundo, una conexión de este particular lugar con la amplitud 

del cosmos. Es un axis mundi, lo que Ossio Acuña (2016, 35) entiende como “vaso 

comunicante” de los niveles o mundos en los Andes. Después comienza un 

recorrido casa por casa visitando todos los altares. El 2 de noviembre se realiza el 

mismo circuito, en ánimo de despedida y cierre de las celebraciones a los 

antepasados. En su tercer año el altar cobra especial relevancia porque constituye 

la despedida definitiva del mundo más cercano que es su hogar. 

Cada casa-altar atiende con un plato de comida, tradicionalmente “picante 

de guata”, que dicen es “ofrenda del santo” para que sea recibido y no exista 

margen a negarlo. Es una comensalidad obligada. En cada casa se efectúa un rezo, 

semi-cantado, largo, en latín, dirigido por un cantor y rezador especialista, heredero 

de un antiguo y reconocido cantor socoromeño. El canto del miserere inunda de 

tristeza el altar “Oh dulce Jesús mío, mirad con piedad, mi alma perdida, por culpa 

mortal. Llorad ojos míos, llorad sin cesar, a Dios ofendido, con mi mal obrar…”. 

Durante los distintos momentos de la fiesta, en los altares, en la comida, en las 

caminatas, se percibe el ánimo fúnebre. El recorrido de la comunidad por el 

pueblo, de casa en casa, asemeja un cortejo fúnebre. Caminar grupalmente es 

también un signo que veremos tanto con la comparsa en Carnavales como en la 

peregrinación a los cerros en Cruces de Mayo o a las chacras en Pachallampe. 

Para De Munter es significativo este momento dentro de la cosmopraxis 

aymara, ya que, en sus palabras: 

 
Es la praxis visitante y conmemorativa, a inicios de noviembre, que permite a los 

miembros del grupo habilitarse de maneras concretas e intensamente sociales en 

el manejo de y la sensibilidad ante las –acudiendo nuevamente a este concepto 

central en la obra de Ingold- ‘correspondencias’ vitales que se van dando entre 

muertos, vivos, cosas e integrantes en general en lo que comúnmente se conoce 

como pachamama, la ‘dama de tiempo y espacio’, además de importantes entes o 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      145 

presencias del cosmos y del ambiente (inti, phaxsi, waranaka, wayra, etc.). (De 

Munter 2016, 635) 

 

Mediante la elaboración del altar cada familia se conecta con los antepasados. Las 

almas se hacen presentes estos días, no solo en los recuerdos, ellas rezan, cantan, 

comen con la comunidad, generando así un momento de con-vivencia con los 

difuntos. Los vivos buscan la comunicación con los muertos, quienes habilitan a 

los vivos para su desenvolvimiento en la vida (De Munter 2016) y, de manera 

específica en este momento, para permitir el inicio de sus labores agrícolas en las 

semanas previas a la llegada de las lluvias (Choque 2015). Así el calendario ritual 

se abre con los muertos, los antepasados, la infancia, la casa, donde siempre está 

presente la comensalidad. Es la regeneración de la vida. 

 

 
Imagen 1. Altar de los Difuntos. Autor: Jorge Moreira 

 

 
Imagen 2. Alma-Mundo. Autor: Jorge Moreira 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     146 

Pachallampe 

 

Inmediatamente después viene la fiesta del Pachallampe, realizada aún en 

noviembre, previo al arribo de las lluvias, tiempo de siembras. Etimológicamente 

pachallampi significa “acariciar la tierra”, “tratar la tierra con cariño” o también 

“tierra blanda”, dispuesta para sembrar (Henríquez y Ostria 2015, 194; Mamani 

2002, 46). Mediante este ritual los mayordomos se traspasan entre sí las semillas de 

papa que luego serán sembradas colectivamente. 

El pachallampe se desarrolla casi por completo en las chacras. Los 

socoromeños salen de la iglesia con los santos pachallamperos hacia los sectores 

agrícolas donde, frente a los cerros, los mayordomos salientes y entrantes se 

encuentran, se traspasan las semillas, y juntos siembran en un ambiente intenso de 

dones, diálogo, gestos, música, bailes, comidas y libaciones. Todo esto ocurre lejos 

del templo, el escenario ritual son las chacras, inmersas en cadenas de cerros 

circundantes, a las que se ha llegado, con los santos en brazos, atravesando ríos y 

quebradas. 

En un sector protegido, cerca de los matorrales que crecen por los canales 

de riego, se arma una mesa-altar para los santos pachallamperos: San Isidro y San 

Salvador. Frente a ellos se eleva el cerro de papas que serán sembradas. Les 

acompañan un conjunto de Niños Jesús en el interior de sus cajones de madera. 

Aunque no son las figuras centrales, es interesante notar que hay más niñitos que 

santos en la mesa-altar. Nuevamente, al igual que en la fiesta de los Difuntos, y 

como se verá en la fiesta de las Cruces, las wawas muestran amplia representación, 

destacando la importancia que tienen los niños, en tanto semillas, en los ritos 

andinos. Al comienzo de la siembra, como signo de fertilidad y regeneración, las 

campesinas socoromeñas suelen tratar cariñosamente los tubérculos con varios 

ojos y preguntar: “¿cuántas wawa tendrás para el año?” (En Choque 2017, 415). 

Los niñitos son “envueltos” en tejidos usados sólo con fines rituales, 

protegiéndolos, al igual que la tierra “envuelve” y cuida la semilla para facilitar su 

crecimiento. Los santos pachallamperos también son protegidos con una llicllia del 

extremo sol diurno y las heladas nocturnas, pues proteger los santos es también 

proteger las siembras (véase Imagen 3). 

Esta fiesta implica varias dimensiones, con música y danza, e incluyendo 

una teatralización del trabajo agrícola. El mayordomo saliente debe entregar la 

misma cantidad de semillas, o más, de las que recibió años atrás. Los sacos de 

papas semilleras son pesados y, ante los ojos del capataz, se comparan con el peso 

de un hombre, el negro o lojo lojo, un socoromeño cuyo rostro ha sido oscurecido 

con carbón. Se le cuelga en la balanza donde también fueron pesadas las papas, 

cuyos pesos deben ser similares, una suerte de juego de equilibrio entre la papa y 

el trabajador, los dominios vegetal y humano. Mientras que entre el capataz y el 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      147 

labrador se expresa un desequilibrio social personificado. El momento es de 

jolgorio y risas.  

Desde la música, el ritmo del Pachallampe está definido por una 

musicalidad específica, una copla andina cantada que se acompaña con guitarra, 

acordeón y violín, semejante a los cantos kukuli de mayo (Choque y Diaz 2017). El 

baile es grupal, formando un círculo de parejas, siempre chacha-warmi (hombre-

mujer), que va marcando un paso preciso según el ritmo punzante dado por la 

guitarra y el violín, una imitación del acto que abre la tierra con la ch’onta6 (véase 

Imagen 4). Las parejas no solo bailan, se redistribuyen por la chacra y 

efectivamente siembran, en un ritmo desenfrenado, rápido y trabajoso, como en 

competencia, donde la coordinación entre el chontero y la semilladora debe ser 

precisa. El hombre aplicando fuerza y destreza con la ch’onta abre la tierra, seguido 

por la mujer que, cargando las semillas en una llicllia a la altura de su vientre, en 

una posición de crianza maternal de las papas-semillas, va dejando su fertilidad 

en la tierra. Tras ellas vienen las mujeres más antiguas con sus chipallas7 cubriendo 

las semillas, “envolviéndolas” en la tierra. Todas las semillas quedan sembradas 

en la chacra. Al final de la siembra se baila nuevamente, con los Santos y las 

wawitas en brazos, por la buena cosecha, desenvolviéndose en ese ambiente festivo 

lleno de vida. Las papas de esta siembra se utilizarán en las fiestas del año 

venidero, sobre todo en las Cruces de Mayo. 

 

 
Imagen 3. Santos pachallamperos en la chacra. Autor: Jorge Moreira 

 

                                                 
6 Instrumento agrario andino antiguo, también llamado en idioma quechua chaquitaclla, un arado 

de pie que sirve para remover la tierra, para plantar la semilla, hundiendo la punta con la fuerza 

del pie y girando el palo con la fuerza de los brazos. 
7 Herramienta usada principalmente para el riego de los cultivos. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     148 

 
Imagen 4. Bailando pachallampe. Autor: Jorge Moreira 

 

Carnavales 

 

El Carnaval, en su más amplia concepción, es la inmersión de la comunidad 

en la fertilidad misma de la vida. De fecha variable en relación con la Cuaresma, 

generalmente se realiza en febrero, durante el tiempo de lluvias estivales, 

momento intermedio entre la siembra y la cosecha, cuando tiene lugar el 

crecimiento y germinación de los cultivos.  

La fiesta se extiende por una semana, y tiene como figura central a José 

Domingo Carnavalón, llamado comúnmente Abuelo Carnavalón, la personificación 

humanizada del Carnaval, un antepasado mítico que cobra presencia y vida 

cuando los propios socoromeños le dan forma para la ocasión. La fiesta se inicia 

cuando el Abuelo Carnavalón llega al pueblo un Domingo, en la Entrada del Carnaval, 

y termina el Domingo siguiente con su despedida, en el Entierro del Carnaval. 

Durante esta semana las familias reciben al Abuelo que visita sus casas, 

acompañado por los alférez del año junto a la comparsa de bailarines y banda de 

músicos, compuesta por tarkeada y orquesta andina. Todas las casas del pueblo 

deben ser visitadas, se espera que todas las familias reciban al Abuelo y atiendan la 

comunidad que llega en alegre procesión. En cada casa los anfitriones ofrendan al 

Abuelo múltiples productos que van adhiriendo a su cuerpo: frutos, semillas, 

botellas de alcohol, cigarrillos, entre otras cosas, que poco a poco van encorvando 

la figura del Abuelo sobre su burro, embriagando su corporalidad. Junto con ello, 

“envuelven” al Abuelo con serpentinas multicolores, abrazándolo cada vez que 

pasan los brazos alrededor de su cuello. Esparcen harina en los rostros y cubren 

con serpentinas a todas las personas, una por una, primero los alférez y luego los 

participantes, en un acto extenso por los juegos y conversaciones que cada pareja 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      149 

suscita. Sirven alcohol o refresco como muestra del cariño de la casa, siendo 

retribuidos por la comparsa bailando y jugando alegremente en el lugar. Por 

último, los anfitriones chaltan y bailan con los alférez, tras lo cual se sale bailando 

rumbo a otra casa que el Abuelo debe visitar, y continuar así hasta el fin del día 

(véase Imagen 5 y 6). 

Aunque de manera general la fiesta consiste en la visita del Carnaval a las 

casas del pueblo, durante la semana los días tienen asignadas distintas actividades, 

sin que la Iglesia cumpla un rol importante. Solo viernes santo se vincula a la 

Iglesia a través de una misa y procesión del Señor Crucificado junto a Simón 

Cirineo, en la que, por cierto, no participa el Abuelo Carnavalón. Las actividades se 

desarrollan en distintos lugares del pueblo, abarcando ampliamente sus 

dimensiones. El Abuelo, siguiendo el curso del sol, hace su entrada el primer día 

por el Este, durante el amanecer, y tiene su entierro el último día por el Oeste, 

durante el crepúsculo, en extremos contrapuestos del pueblo, ambos en la periferia 

del radio urbano, el espacio de las chacras. Siguiendo el mito de Inkarrí (Arguedas 

y Roel Pineda 1973) se puede plantear que los socoromeños buscan “amarrar” el 

tiempo de las lluvias. El martes, llamado martes de challa, se destina 

específicamente a visitar las chacras. El Abuelo es llevado, como los santos 

pachallamperos en tiempos de siembra, en una larga procesión por caminos 

escarpados hasta las chacras, algunas de ellas donde se realizó el pachallampe 

anterior. Allí el Abuelo baja de su burro, se instala, y observa el despliegue de los 

asistentes entre el juego con los pepinos (frutos de las papas), las chaltas, el baile y 

la música, mientras las chacras van quedando “envueltas” en challas, harina y 

serpentinas, contribuyendo con esto “a la potencia fertilizante del dominio vegetal, 

y de la ‘suerte’ (surti) de la producción en general” (Arnold 2020, 172). Las chacras 

han recibido al Abuelo y la comunidad que, mediante estos actos habilitantes, han 

aportado al crecimiento de los cultivos.  

Con la activación de los mecanismos rituales del Carnaval los socoromeños 

persiguen las lluvias, buscan influir en su medio ecológico para obtener el recurso 

hídrico vital que necesitan sus cultivos. Cuando llueve durante el Carnaval las 

personas comentan que es “porque se ha tocado y se ha bailado bonito” (Moreira 

2007, 263). Solo la abundancia de agua puede garantizar el éxito en las cosechas, 

motivo de las acciones rituales en tiempo de lluvias. Para ello se preparan los 

canales de regadío, el jueves por la mañana se realiza la limpiacequia, faena 

comunitaria de limpieza de canales. Pero vale considerar que esta abundancia de 

agua debe estar adecuadamente ecualizada. El clima en los Andes es variable, 

inestable, y no siempre llueve de la forma requerida en función de los cultivos: 

excesiva intensidad de las precipitaciones, o granizadas, pueden provocar daños 

irreversibles. Es potencialmente dañina. Con esta celebración, los socoromeños 

esperan que el Abuelo “haga llover bonito”, por lo que se esfuerzan en cumplir sus 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     150 

obligaciones rituales, en “recibir al Abuelo como corresponde”, bajo principios 

éticos de respeto y cariño. 

El Abuelo es una entidad distinta a los Santos o las Cruces que destacan 

como figuras centrales de este ciclo ritual agrícola. Sus actos contienen un “sentido 

de la plurivalencia” como advierte Mora (2022, 257), pues, aunque en general es 

benévolo, también puede causar graves perjuicios. Es potencialmente benefactor y 

destructor al mismo tiempo, tiene poderes similares a las lluvias, acontecimiento 

por el que ha retornado al pueblo. Él es la personificación del tiempo de lluvias, 

que ejerce poderes meteorológicos, una especie de deidad de los fenómenos 

atmosféricos (Mariscotti 1973; Martínez 1983). 

En Socoroma nadie discute que el Abuelo es autoridad, tiene poderes, 

moviliza fuerzas que no solo se concentran en la dimensión agrícola descrita, sino 

que pueden ser extendidas al plano social. Como señalamos, los actos humanos 

encuentran en él una respuesta acorde con pautas éticas culturalmente 

establecidas, existiendo correspondencia entre las actitudes que se le prodigan y 

las formas en que responde. En consecuencia, los efectos varían según se sigan, o 

no, las actitudes esperadas con él, motivo por el que se le debe tratar “como 

corresponde”. Así, es de común conocimiento que el Abuelo “concede favores”, 

pero también que puede ser “malo” cuando no se ha tenido el respeto 

correspondiente. Abundan relatos ejemplares en ambas direcciones. A modo de 

ejemplo, el Carnaval de 2019, la abuela del alférez en un momento íntimo relató 

una serie de historias del Abuelo intercalando cada uno de sus relatos con la frase: 

“No, si el Abuelo es malo, es malo el Abuelo”. Desde esta perspectiva el Abuelo 

castiga las malas acciones8. Su nieto, el joven alférez de Carnaval, matizando la 

versión de su abuela, comentaba: “Todas las personas usamos un concepto distinto 

para lo que es el Abuelo, mi abuela dice es malo, pero yo usaría, es un ente que se 

hace respetar”. En esta versión, el Abuelo “se hace respetar”, en el sentido de 

favorecer o castigar según las actitudes de respeto o desprecio que le procuren. 

Muchas situaciones o eventos dependen de su voluntad, motivo por el que se 

expresa cariño en la forma de comunicarse con él, agradeciendo, mediante 

ofrendas, las lluvias propiciadas que permiten obtener lindas cosechas o la 

concesión de favores específicos. Tras la fiesta, así describió el alférez su percepción 

de Carnavalón:  

 

                                                 
8 Una persona sufrió la muerte de su burro tras el Carnaval al no facilitar este animal para realizar 

las visitas a las casas; otra persona se enfermó gravemente del estómago durante la fiesta tras 

golpear con puntapiés al Abuelo cuando estaba en estado de ebriedad; el automóvil de sus hijos se 

averió cuando regresaban a la ciudad de Arica tras terminar el Carnaval por haber estado 

discutiendo.  



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      151 

El Abuelo para mí es un ente espiritual, para mí es un ente espiritual, eso para mí 

es el Abuelo, y también este tipo lo vi como un familiar, ente espiritual y familiar 

podría decirse, que me acompaña una semana, sí, que viene al pueblo y nos hace 

bailar, nos cuida también, por eso te digo un ente espiritual que te viene a cuidar, 

viene a cuidar a todos sus hijos, sus nietos, sus bisnietos, que todos la pasen bien, 

eso para mí es el Abuelo. 

 

Para el alférez no existe contradicción en concebir al Abuelo entre dos polos, 

como un ente que “se hace respetar”, al que se le debe tratar con respeto por las 

fuerzas perjudiciales que puede desatar, y como un benefactor, un ente espiritual 

y familiar, que cuida a los miembros de la comunidad y, a su vez, es cuidado por 

ellos.   

Se aprecia que el Abuelo siempre “responde”, está en permanente 

comunicación con los socoromeños, dando y recibiendo, por lo cual exige 

retribuciones. Los alférez, en constante interacción con él, se empeñan por cumplir 

con las formas adecuadas de las ceremonias para “dejar contento” al Abuelo, 

conscientes que tienen el deber de “cumplir” con él, por razones tanto personales 

como en beneficio del pueblo.  

Tal comunicación es facilitada por un proceso de “personificación 

ontológica” (Absi 2005; Arnold 2018; Gose 2018). Los socoromeños han 

personificado en el Abuelo los poderes extra-humanos de su medio ecológico. 

Iniciando la fiesta, en la noche previa a la Entrada, se da forma humana y se viste 

el Carnaval, en la ceremonia llamada “Vestir al Abuelo”9. Una serie de elementos, 

fragmentos dispersos de distintos materiales, como varas de madera, paja, lanas, 

sogas, agujas, paños, entre otros, forman parte de la sustancia que constituye al 

Abuelo, un anciano siempre elegantemente vestido, con terno, zapatos y sombrero. 

El esfuerzo de innumerables manos va moldeando su cuerpo hasta adquirir forma 

humana y, ya vestido, “envuelto”, alcanza la vida, para terminar la noche bailando 

junto a los alférez y comunidad. Si bien cada año existe una nueva versión del 

Abuelo, con una forma particular producto de la voluntad y materiales que 

disponen los alférez, se reconoce que en esencia es el de siempre. El Abuelo es, a la 

vez, el mismo y otro. En otras palabras, es un proceso que renueva lo ya existente. 

Es interesante notar que el Abuelo se incorpora en la comunidad con un 

estatuto de pariente, es un familiar, un antepasado, y, debido a este carácter y 

categoría – el hecho de ser “el Abuelo”- exige una relación de cariño y respeto. En 

consecuencia, la comunicación que posibilita la figura de – y en definitiva se 

establece con – el Abuelo es personalizada, íntima, cercana, siendo probable que 

                                                 
9 En las últimas décadas el Abuelo ha sido vestido por los alférez en presencia de toda la comunidad, 

como parte de una ceremonia pública, la que antiguamente estaba reservada solo a algunas 

personas.  



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     152 

este acercamiento social desde el parentesco oblitere el origen del Abuelo en el 

medio ecológico que le brinda sus poderes extra-humanos.  

El Carnaval está enlazado con la fiesta de los Difuntos, al igual que en 

noviembre la comunidad se desplaza de casa en casa por todo el pueblo, aunque 

esta vez la comparsa baila con gran algarabía. También, como en noviembre, cada 

hogar recuerda los antepasados, los antiguos carnavaleros de la familia, un 

reencuentro con la memoria alegre.  

Al final de la fiesta viene uno de los momentos más sensibles, el “Entierro 

del Abuelo”. Anocheciendo la comparsa se dirige con el Abuelo a Ancuvilque, desde 

el pueblo hacia las chacras, donde se abre un agujero la tierra, su “entierro”. En 

círculo alrededor del Abuelo las personas se aglutinan para enterrar su propio 

carnaval: se desprenden de la harina, serpentinas, challas, que lo envuelven junto 

con la tierra. Las últimas paladas coinciden dramáticamente con el silencio de las 

tarkas que estuvieron acompañando este momento con la sonoridad más alta. 

Inmediatamente la música y los ánimos dan un giro. Se escucha el son de unas 

guitarras, las que dirigen al grupo, ya desestructurada la comparsa carnavalera, 

nuevamente hacia el pueblo. Es música de kukulis, ritmo y canto que acompaña las 

Cruces de Mayo. En la plaza, entre la alegría y tristeza del entierro, se baila una 

ronda ceremonial de kukulis, mientras los alférez de las Cruces atienden con 

alcohol. Así finaliza Carnavales, señalando con canto, música, baile y libaciones a 

las Cruces de Mayo, próxima fiesta del ciclo ritual agrícola. 

 

 
Imagen 5. Envolviendo al Abuelo. Autor: Jorge Moreira 

 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      153 

 

 
Imagen 6. Comparsa de Carnaval. Autor: Jorge Moreira 

 

Cruces de Mayo 

 

Esta fiesta tiene como figuras centrales a las Cruces, las apachetas y los 

cerros de la comunidad. La tríada cerros/apachetas/cruces forma una compleja 

urdimbre de símbolos y significados que expresan la relación de los socoromeños 

con la dimensión extra-humana de su medio ecológico. La fiesta consiste en la 

“Bajada de las Cruces” desde sus asientos, las apachetas, emplazadas en la cumbre 

de los cerros sagrados de la comunidad. En el pueblo se realiza la “Vestida de las 

Cruces”, se les saca en procesión, se les vela, para luego con el “Despacho de las 

Cruces” devolverlas a sus asientos en las apachetas de los cerros mediante un largo 

y sacrificado peregrinaje ritual o “camino de la memoria” (Abercrombie 1998; 

Choque y Pizarro 2013).  

Las tres Cruces principales del territorio comunitario, ordenadas de mayor 

a menor de acuerdo con una jerarquía ritual que se corresponde con la distancia 

respecto del pueblo, son Calvario, Yapabelina y Milagros. Si bien son tres las 

Cruces veneradas, los socoromeños insistentemente recalcan que “la Cruz es una 

sola”, por lo que todas tienen igual importancia ritual para la comunidad. Cada 

Cruz principal agrupa una serie de Cruces secundarias que la acompañan, 

relacionadas entre ellas. Las primeras son dejadas en la apacheta mientras que las 

segundas en las tiañas. Estas Cruces secundarias tienen nombres propios, 

usualmente asociados a lugares de cultivo donde se erigen, recibiendo también 

ceremonias en tanto forman parte fundamental del camino ritual. Un número 

importante de Cruces de menor tamaño son llamadas wawas de las Cruces 

principales.  



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     154 

La fiesta se extiende alrededor de una semana en el pueblo, desde “la 

vestida” el 2 de mayo, hasta “el despacho” el fin de semana siguiente. Sin embargo, 

se puede plantear que comienza antes, cuando las Cruces son bajadas durante 

Semana Santa, hacia fines de marzo o inicios de abril10. Su bajada, en este momento, 

estaría marcando el fin de las lluvias, y con esto el término del periodo lluvioso e 

inicios del periodo seco del año. Es el tiempo de cosechas. 

En el mes de mayo entonces se hace patente la estación seca. El pueblo, las 

chacras, ahora sin lluvias, necesitan abastecerse de agua. Entre las distintas 

relacionalidades que tiene esta fiesta, una se vincula directamente con la 

continuidad de la producción y sustento de la vida: mantener el flujo de agua hacia 

el pueblo desde los cordones montañosos durante la prolongada estación seca. 

Recordamos que las apachetas, asiento de las Cruces, se sitúan en la cumbre de 

cerros donde nacen importantes vertientes que irrigan la comunidad de Socoroma. 

Esta es, en consecuencia, la festividad que presenta mayor despliegue 

territorial11. Las Cruces permanecen la mayor parte del año en los cerros y, para la 

fiesta, se traen a la comunidad. Pero no ingresan inmediatamente al pueblo, 

permanecen en áreas periféricas desde Semana Santa. Las Cruces son dejadas en 

hitos dentro del camino ritual hacia sus respectivos cerros, inmersas en los sectores 

de cultivo, rodeadas de chacras, y específicamente en cursos de agua que han sido 

canalizados por los propios socoromeños: Calvario y Yapabelina en el canal del 

pueblo, mientras que Milagros en el canal de Aroma (véase Imagen 7).  

Durante este periodo, desde que se bajan hasta que se visten, las Cruces 

permanecen fuera del pueblo, cerca de las chacras, en puntos de circulación del 

agua, porque allí su milagrosa presencia puede mantener el flujo de los cuerpos 

hídricos. Insertos ya en el periodo seco, sin posibilidad de lluvias, es crucial la 

irrigación de las chacras mediante las obras de canalización que ordenan el 

abastecimiento de agua, canales que fueron limpiados en la limpiacequia de 

Carnavales. Durante varias semanas, hasta el día de su celebración, cuando 

ingresan al pueblo, es deber del alférez y mayordomos “ponerles alumbrado”, ellos 

son los encargados de velar por el cuidado de las Cruces, del agua, de las chacras, 

de los cultivos.  

A partir del 2 de mayo las Cruces ingresan al pueblo, específicamente para 

la “Vestida de las Cruces”. Cada Cruz principal con sus Cruces secundarias son 

traídas a sus respectivas casas, entre petardos, músicas y cantos, para cambiar su 

vestimenta. Las Cruces se desvisten y se visten con nuevas prendas cada año. Los 

maderos son “desenvueltos” de sus telas ya descoloridas, para luego ser 

                                                 
10 Algunos antiguos indican que se bajaban antes de Semana Santa. 
11 También marca límites históricos y presentes del territorio comunitario reivindicando control 

sobre las fuentes de agua de su cuenca hidrográfica 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      155 

“envueltos” con nuevas y limpias telas blancas. Otras telas más delgadas y de 

variados colores van arropando las Cruces de afuera hacia adentro, como una 

“envoltura concéntrica”, dando forma a un patrón simétrico que cubre la totalidad 

de las Cruces. Aunque la “Vestida de las Cruces” no es una práctica exclusiva 

femenina, la renovación de sus vestimentas es un proceso asumido mayormente 

por mujeres socoromeñas.  

Acá es importante atender a la práctica de “envolver” en los Andes. Para 

Arnold es una técnica imbuida con potencias, ya que “ayuda a convertir algo 

material en algo viviente y animado” (2020, 171). En el caso de Socoroma se puede 

plantear que con el proceso de “Vestida de las Cruces”, en otras palabras, mediante 

su envoltura, se las está protegiendo y, a la vez, dotando de vida. Constituye una 

“envoltura generativa” en palabras de Arnold (2020). Es posible ver que, durante 

toda la fiesta, las Cruces reciben un trato de cariño y profundo respeto, junto con 

dedicarles caricias, cantos, bailes, tanto en instancias públicas como privadas, 

acompañándolas y velándolas toda la noche.  

Las Cruces, ya renovadas, quedan por alrededor de una semana en el 

pueblo, la mayor parte del tiempo en la Iglesia. Ingresan al templo después del 

“Encuentro de las Cruces”, inmediatamente tras ser vestidas, y permanecen en su 

interior hasta el fin de semana más próximo cuando se realiza el “Despacho de las 

Cruces”. Aunque las Cruces descansan mayormente en la Iglesia, el grueso de las 

actividades ocurre fuera de ella. La orientación de la fiesta, el destino, está afuera, 

en su medio ecológico. La semana en el pueblo es un lapso reducido en 

comparación con su permanencia en las chacras y cerros, recordándonos que el 

origen de las Cruces son las montañas, pues allí, en la cumbre, está su asiento, la 

apacheta, motivo por el que la comunidad debe retornarlas. Es usual que las 

personas al encontrarse en Socoroma para la fiesta se pregunten mutuamente: 

“¿Vas a subir al cerro?” o “¿A qué cerro vas a subir?”.  

“Tú eres milagrosa, pero tu camino es tan horrible” canta el verso. Pocas 

horas de sueño, elevada altitud, continuas libaciones y cantos emocionados hacen 

de la subida un camino tortuoso. Siguiendo la trayectoria del agua se alcanza la 

cumbre del cerro donde, antes de dejar la Cruz en la apacheta, los devotos, de 

rodillas, dan tres vueltas a su circunferencia, intensificando el dolor corporal 

producto del cansancio, con lo que las lágrimas se esparcen alrededor de la 

apacheta tal cual el alcohol de las chaltas sobre sus piedras. Es el momento en que 

cada cuerpo se entrega en ofrenda a los cerros, cual vilancha12, produciendo su 

propio sacrificio ritual. Luego, en ánimo más tranquilo, otras ceremonias buscan 

que las Cruces cumplan las solicitudes de los socoromeños, cerrando un ciclo de 

flujos recíprocos de dones y contradones con las fuerzas extra-humanas. A los pies 

                                                 
12 Rito de sacrificio animal con ofrecimiento de sangre a la tierra. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     156 

de la apacheta se extiende una mesa donde se comparte comida con las Cruces, 

con los cerros. Las Cruces son amarradas a la apacheta, las personas se despiden, 

se baja del cerro. “Para el otro año volveremos” canta el verso (véase Imagen 8).  

Al día siguiente se cierra la fiesta con el Sayari Molino, una ceremonia de 

signos teatrales, en la que “el Abuelo”13, castiga o perdona las acciones de los 

socoromeños durante la fiesta, viviéndose entre el humor de las anécdotas y el 

dolor de latigazos. 

Las Cruces/apachetas/cerros remiten a una misma entidad, aunque con 

distintas materialidades y posibilidades. No se debe olvidar que, al decir de los 

socoromeños, “la Cruz es una sola”, entendidas como totalidad. Las Cruces, o los 

cerros, representan la unidad de agencias heterogéneas que se encuentran 

distribuidas en distintos seres implicados en la vida de los Andes. Gabriel 

Martínez (1983), analizando la sacralidad de los cerros en Isluga, planteó una idea 

que aquí encuentra eco: las Cruces son “entidades complejas”, con distintos 

niveles de conjunciones y disyunciones entre todos los elementos, materialidades 

y subjetividades que la definen en la práctica de su celebración. Cada uno de esos 

niveles pueden ser entendidos, en coherencia con una ontología analogista, como 

líneas de acciones que conectan signos y significados, en la que cada punto que 

conforma esas líneas puede estar definido desde distintos lugares.  

 

 
Imagen 7. Cruces de Yapabelina en tiaña de Cruz Vilque (frente al pueblo)14. Autor: Jorge Moreira 

                                                 
13 Representado por un socoromeño vestido de abuelo, que no debe ser confundido con el Abuelo 

Carnavalón. 
14 En esta oportunidad las vestimentas de las Cruces exhiben los colores de la bandera chilena. Tras 

la Guerra del Pacífico (1879-1883) este territorio fue ocupado y administrado por el estado chileno 

hasta la firma del Tratado de Lima en 1929. Éste resolvió que Perú mantendría soberanía sobre la 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      157 

 

 
Imagen 8. Apacheta en Cerro Milagros.  Autor: Jorge Moreira 

 

San Isidro 

 

En Socoroma ya ha pasado recientemente la fiesta principal de la cosecha 

(Cruces de Mayo). Es el momento de apreciar sus frutos y llevar a cabo su 

distribución. Esta fiesta consiste en una recreación lúdica de intercambios 

campesinos, gira en torno a la vida agrícola. De manera teatralizada expresa y 

representa el microcosmos social de la comunidad, pues los mayordomos y 

comuneros en escala reducida replican sus chacras con los frutos cosechados en la 

temporada, choclos, papas, tunas, orégano, productos que luego se intercambian 

y comercializan simbólicamente con trozos de loza o cerámica quebrada (véase 

Imagen 9). Inmersos en este juego de representaciones e intercambios, los 

socoromeños escogen autoridades como alcaldes, jueces, policías, existiendo 

también su contraparte, ladrones y cómplices, roles que en conjunto van 

generando situaciones lúdicas15.  

La organización de la festividad siempre recae sobre los dos mayordomos a 

quienes pertenecen San Isidro y San Salvador, los mayordomos de la Virgen del 

Rosario y la Candelaria respectivamente. Sin embargo, ninguna de ellas participa 

de la festividad. Ésta se desarrolla completamente en el exterior de la Iglesia, 

                                                 
Provincia de Tacna, mientras que Chile asumiría soberanía sobre la Provincia de Arica. Tales 

delimitaciones etno-nacionales han marcado el devenir histórico de la región en el último siglo. 
15 Actualmente esto sucede en pocas ocasiones, está más presente como recuerdo. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     158 

entrada la tarde cuando los santos pachallamperos son sacados fuera y se posicionan 

dándole la espalda a la Iglesia, observando las chacras de los comuneros16.  

Así, los santos presiden toda la fiesta, para la cual han sido adornados con 

flores y productos de las cosechas. Sobre ellos se da forma a un arco con chalas de 

maíz, el que es utilizado como marco para cubrir los santos con un manto o una 

llicllia (véase Imagen 10). Comienza el tiempo de las heladas y, según indican, los 

santos no pueden pasar frío, porque aquello afectaría sus cosechas, razón por la 

cual cubren sus hombros y espaldas, igualmente como lo hacen los propios 

socoromeños en esta época. En ese determinado momento los santos encarnan las 

chacras, ellos son los cultivos, condensan el resultado del mundo agrícola, al igual 

que en Pachallampe. Pero en una recreación de las chacras en el pueblo. Ahora no 

son los santos desplazándose, los que viajan, caminan y bailan en las chacras, sino 

que se retorna al centro, indicando la circularidad y el cierre del ciclo. 

La primera actividad ejecutada por las personas que llegan a la fiesta es 

acercarse a los santos, agarrar el incensario siempre encendido, poner copal en su 

interior – cada persona trae su propio copal que desenvuelve cuidadosamente de 

una bolsita – y luego enviar su aliento que se transforman en humo denso 

subiendo hacia los santos como un conector entre distintas dimensiones. Cada una 

de las personas pausadamente les habla, acaricia, y con cariño amarra a sus 

cuerpos o deja a sus pies parte de las cosechas que ha traído como ofrenda, 

ensanchando y diversificando su altar que se aprecia abundante, generoso y 

próspero. Ofrendando y estableciendo tal comunicación personal con los santos se 

ingresa a la dinámica de la fiesta. Las cosechas vuelven a los socoromeños cuando 

al final de la fiesta los productos del altar son distribuidos por los mayordomos entre 

todos los participantes.  

En tanto fiesta orientada a la celebración de la producción agrícola, es 

también un agradecimiento a los santos labradores del pueblo. Aquí vuelven a 

estar presente los santos que en noviembre habían acompañado las fiestas y 

labores agrícolas al inicio del ciclo. Finalizando la fiesta, tras la comensalidad ritual 

en la plaza – como en los 7 platos de las Cruces de Mayo –, se canta y baila 

pachallampe, recordando que todo vuelve al comienzo. En este momento la 

presencia de los Santos pachallamperos marca el final e inicio, la re-generación, del 

ciclo ritual agrícola. 

 

                                                 
16 Antiguamente, antes que la plaza fuera empedrada, las chacras eran recreadas en la misma plaza 

del pueblo. Hoy la fiesta se desarrolla mayormente al costado de la Iglesia, donde aún hay tierra 

que permite recrear las chacras. Por tal motivo se ha discutido qué hacer con los Santos, 

resolviéndose durante el 2024, sacarlos por la puerta lateral de la Iglesia que da a la chalta de los 

mayordomos, donde pueden efectivamente mirar las chacras. 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      159 

 
Imagen 9. Recreando las chacras. Autor: Jorge Moreira 

 

 
Imagen 10. Altar de San Isidro. Autor: Jorge Moreira 

 

Reflexiones finales 

 

Nuestra indagación se sustenta en años de participación en las fiestas, cuyos 

inicios se remontan dos décadas atrás. Sin ser una etnografía continua, ha 

significado una constante inmersión en el calendario festivo presentado, 

permitiendo un conocimiento empírico de las fiestas, así como también, de manera 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     160 

más amplia, un aprendizaje de las pautas culturales que rigen las actividades de 

la vida comunitaria. La etnografía, entendida como “the durable wealth of 

anthropology” (Salomon 2018, xiv), acá no es solo una recolección de datos y su 

positiva exposición, basada en la acumulación de hechos observables, sino una 

experiencia perceptiva del envolvimiento en la vida de las fiestas. Estar, compartir, 

vivir la fiesta, para comprender su propio desenvolvimiento festivo, expresado en 

gestos, detalles, interrelaciones permanentes y abigarradas con seres humanos y 

no-humanos, que se mueven en conjunto, comunicándose, respondiendo 

recíprocamente, con silencios, convergencias y malentendidos. Con esta 

experiencia podemos definir la ontología desde un punto de vista etnográfico: 

aquella no significa revelar algo que no se haya visto antes, o sumergirse en las 

profundidades de una realidad oculta donde emanan nuevas verdades sobre el ser 

de las cosas. La ontología es la reconstrucción de un mundo particular, desde una 

mirada etnográfica concreta acerca de las relaciones que componen ese mundo, 

sus modos de identificación y su equipamiento conceptual (Tola 2015). No 

desdeñamos la posibilidad de un “ontología profunda” (Holbraad y Pedersen 

2021, 69-80) o la imposibilidad de comprender las “propiedades del mundo” 

(Mannheim 2020, 52-57), solo que las circunscribimos a un marco etnográfico, a 

sus contingencias, praxis y materialidades específicas. La ontología busca re-mirar 

el mundo, volver a comprender lo que está ahí, lo que ya hemos visto y asumir 

otro punto de vista (Holbraad 2014). Por ello la etnografía es relevante, pues la 

fuente de la reflexión ontológica no es un dato puro, aún no hallado, sino la puesta 

en relación de nuestra propia posición con las prácticas festivas andinas. Con todo 

ello, nos propusimos describir y analizar el ciclo ritual agrario porque permite 

pensar el conjunto de fiestas en sus dinámicas interdependientes, ya que estudios 

previos se han focalizado más bien en sus singularidades (Choque 2015; Choque y 

Pizarro 2013, Choque y Díaz 2017; Galdames et al. 2016; Moreira 2023, 2024)17. 

Desde este punto de vista, el eje que sostiene el movimiento de las fiestas es la 

labor agrícola vinculada a sus contextos medioambientales. 

Las fiestas involucran a la comunidad en los distintos “tiempos” del ciclo, 

constituyen el espacio/tiempo vital del principal acontecimiento agrícola. En los 

Difuntos se inicia con la ineludible presencia de los antepasados, quienes habilitan 

                                                 
17 Choque (2015) presenta una mirada conjunta de las fiestas de Socoroma, describiendo y 

desarrollando una reflexión para alrededor de 15 fiestas, pero sin detenerse mayormente en alguna 

por el carácter de la publicación. Moreira (2007) describe pormenorizadamente el ciclo anual de las 

fiestas socoromeñas con el objetivo de “dejar plasmado un detalle etnográfico de ellas con el fin 

que sirva a los socoromeños cuando, en un futuro, puedan revisar a través de estas palabras 

algunos aspectos y formas de cómo se llevaron a cabo sus ‘costumbres’ en un determinado 

momento de su historia” (2007, 320). El objetivo mayor de su tesis fue comprender la identidad 

cultural de la comunidad mediante las fiestas.  



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      161 

el desenvolvimiento del ciclo ritual en su conjunto, es la apertura que posibilita la 

conexión con los poderes generativos, las potencias extra-humanas, que habitan 

su mundo en constante transformación. Así, se continúa con Pachallampe que 

marca el tiempo de siembras, Carnavales el de crecimiento y fertilidad, Cruces de 

Mayo de cosechas, y San Isidro de distribución e intercambio. Por otra parte, los 

lugares donde se desarrollan las fiestas, aun cuando son diversos, comparten un 

despliegue desde el centro hacia la periferia, extendiéndose desde un espacio 

restringido hacia uno más amplio, abriéndose hacia el medio ecológico. El centro 

litúrgico eclesiástico, la Iglesia y la plaza, el espacio cristianizado, en definitiva, 

queda desplazado por una orientación hacia el espacio cotidiano y práctico, desde 

las calles del pueblo, circulando entre las casas y patios de los comuneros, hasta 

las chacras, y que también se despliega hacia el paisaje sagrado, configurado por 

vertientes y cerros poderosos en los límites del territorio comunitario. Toda esta 

espacialidad se encuentra vinculada por los cuerpos hídricos que se convierten en 

vasos comunicantes del flujo vital del mundo, en tanto el agua es el elemento 

fundamental que sustenta su vida basada en la agricultura. Tales consideraciones 

permiten comprender este ciclo ritual agrario en referencia a las potencias que 

permiten la continuidad de la vida en Socoroma. 

Hemos visto que estas fuerzas anímicas son singularizadas en cada fiesta 

por una figura central, el Abuelo, las Cruces, los Santos, los Difuntos. Son 

entendidas acá como extra-humanas debido a sus poderes que exceden la 

humanidad, pero que tienen la cualidad de “persona social” en tanto son parte del 

mundo social de los socoromeños, con las cuales se mantiene estrecha 

comunicación. Sobre el estatuto ontológico de estas entidades podemos apuntar 

algunas palabras, teniendo en cuenta que el llamado “giro ontológico” permite 

pensar el conjunto de relaciones sociales, entre sí, con la materialidades y 

externalidades corporales, que están en la base de las prácticas sociales, para dar 

cuenta que en esas praxis pueden estar comprometidos diversos mundos 

(Holbraad y Pedersen 2021).  

El Abuelo es un caso interesante porque es a la vez humano y más-que-

humano. Comparte la misma fisicalidad pero diferente materia. El Abuelo no está 

constituido de los mismos materiales que los humanos, no comparte la misma 

sustancia. Sin embargo, tras ser modelado y vestido comparte con los humanos la 

misma fisicalidad (Descola 2012) o envoltura (Arnold 2018, 2020). El cuerpo, su 

forma – aunque no la sustancia –, es necesaria para dotar de potencial 

intencionalidad al Abuelo, lo que permite su personificación ontológica. Luego, 

esta intencionalidad es activada por la forma cómo los socoromeños lo perciben y 

el tipo de relaciones que conscientemente entablan con él: vestirlo, cuidarlo, pero 

sobre todo incorporándolo activamente en las relaciones de parentesco. Así, 

deviene humano mediante actos que son humanizantes, adquiere una 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     162 

individualidad humanizada, proceso que Di Salvia (2016, 2019) distingue como 

“personalización ontológica”. 

Las Cruces evaden cualquier definición acabada por sus múltiples 

correspondencias. Aun cuando son inmanentes, en determinados momentos 

parecen compartir atributos de los cerros, las apachetas, las vírgenes, mediante 

una cadena de analogías (Descola 2012). Acá solo plantearemos una idea respecto 

de los cerros dada la relevancia que presentan en la organización social y espacial 

en los Andes. Las montañas han sido entendidas ampliamente como ancestros 

míticos de las poblaciones andinas. Esto ha sido propuesto también para el caso 

específico de Socoroma por Choque y Pizarro (2013) y Galdames et al. (2016). La 

hipótesis es sugerente porque tal cualidad de los cerros conecta esta festividad con 

los antepasados y, en el contexto global, permite plantear que tanto el inicio (fiesta 

de los Difuntos) como el fin (Cruces de Mayo) del ciclo ritual agrícola tiene relación 

con ellos, se abre y se cierra con los ancestros difuntos. Sin embargo, desde nuestra 

propia experiencia etnográfica, en otro lugar (Moreira 2023), hemos discutido el 

estatuto ontológico que tienen los cerros para la comunidad de Socoroma, 

afirmando que no hay evidencias empíricas para sostener que éstos sean 

considerados como sus antepasados, ni tampoco que las Cruces sean la 

personificación ontológica de los cerros como plantea Van Kessel (2006). Las 

montañas son consideradas como “metapersons” por Gose (2018, 488), “person-

like presences” por Salomon (2018, 21), en el sentido que presentan características 

similares, pero a la vez distintas, a las personas. Esto se acerca a nuestro caso de 

estudio. Aunque en Socoroma las Cruces y los cerros son entidades diferenciadas, 

pues las Cruces no son consideradas como cerros, se puede establecer una 

correspondencia porque se dice que éstas les pertenecen, forman parte de ellos, 

compartiendo así parcialmente sus propiedades o atributos. Se aprecia con ellas –  

no con los cerros – modos de relacionamiento que las personifican, transformando 

en sujetos sociales estos objetos materiales (Di Salvia 2016; Arnold 2020), en la 

forma como lo conciben Gose (2018) y Salomon (2018). Las Cruces aproximan 

aquello que es distante en los cerros, sus poderes extra-humanos, para facilitar y 

hacer eficaz la comunicación durante la fiesta. De cierta manera ponen al cerro en 

movimiento, pues mientras que éste permanece inmóvil, las Cruces recorren 

caminos y bajan al pueblo donde son recibidas sentidamente por los socoromeños. 

Los santos en Socoroma personifican fuerzas sagradas con atributos 

específicos. San Isidro, por ejemplo, es el Santo Labrador. Ellos comparten con las 

Cruces el mismo proceso de “personificación ontológica” (Di Salvia 2016), también 

se vuelven personas sociales, que cobran vida mediante innumerables cuidados 

durante el año y especialmente en su fiesta, respondiendo a la comunidad, aunque 

no en un sentido humano (Arnold 2018). En una suerte de metonimia San Isidro 

personifica tanto las chacras como los comuneros, pues lo que ocurre con su 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      163 

persona es transferido a las chacras, siendo él mismo quien las siembra. En 

definitiva, encarna el conjunto del trabajo agrícola. 

A través de estas entidades se puede apreciar que la distribución de 

materialidades, intencionalidades, funcionalidades, es decir, las formas anímicas 

de concebir las potencias generativas no son unívocas ni homogéneas en la 

comunidad de Socoroma. La ontología que ellas expresan tiene eco en el carácter 

analogista que asigna Descola a las sociedades andinas, caracterizada por una 

“singularización funcional y espacial” de las entidades extra-humanas, que se 

traduce en competencias específicas e inscripción material en lugares y objetos 

determinados (2012, 401). Recuerdan ciertas características de la “persona fractal” 

planteada por Wagner (2013), ni singular ni plural, ni todo ni parte, sino un 

fragmento en un encadenamiento relacional, o correspondencia, que posee cierta 

unidad en su fisicalidad, pero también pluralidad relacional por sus conexiones 

integrales que lo vinculan con la comunidad celebrante y las fuerzas extra-

humanas. Compartimos con Catherine Allen que el mundo andino expresa un 

analogismo, tal como lo define Descola, pero, siguiendo a Sahlins, sobre un fondo 

animista, afirmando que “esta orientación analógica se basa en un animismo 

subyacente” (2025, 130).  

Así, dadas las particularidades de estas entidades extra-humanas la 

comunicación ritual con cada una de ellas es singular, esperando que cumplan 

desde el ámbito específico que les corresponde. Responden a los actos y “el habla” 

de los socoromeños. Acá vale recordar que en el tiempo de los incas: 

 
[…] no hubo comunidad o grupo social que no tuviera una relación directa y 

privilegiada con una entidad extrahumana, identificada con un lugar y un 

referente material, llamado huaca, que se comunicaba regularmente con sus 

miembros, ‘hablando’ de una forma que solo algún sacerdote a su servicio estaba 

en la capacidad de transformar en un mensaje verbal inteligible para los fieles 

(Curatola 2016, 302). 
 

 El Abuelo, las Cruces y los santos coinciden con esta categoría de huacas. 

Actualizadas, por supuesto, en el presente de la comunidad. Pero difieren, acorde 

con el contexto histórico actual, en que cada socoromeño tiene la capacidad de 

interpretar personalmente las respuestas de estas huacas. 

 Se aprecia que humanizando y personificando, es decir, dotando de 

personalidad social a distintas entidades, han sido formas de socialización 

desarrolladas por las poblaciones andinas para relacionarse con el medio extra-

humano y, de esta manera, poder aproximarlo e incorporarlo a su sociabilidad 

(Absi 2005; Canessa 2020; Gose 2018).   

 Sintetizando, en Socoroma las fiestas y sus ritos simbolizan y agencian 

espacios abigarrados de vitalidad con los cuales se producen modos de 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     164 

relacionamiento y correspondencias medioambientales específicas. En otras 

palabras, queremos decir que estos espacios vitales configuran una realidad 

alejada de los púlpitos, las misas, los clérigos, y que teniendo como fundamento 

una ontología relacional atienden a las correspondencias entre aquellos elementos y 

seres no humanos que dan sentido y permiten la continuidad de una forma de vida 

agrocéntrica en esta porción de los Andes. Por este motivo la comunicación ritual 

con las entidades extra-humanas, caracterizadas grosso modo por el “tiempo” o los 

fenómenos atmosféricos, resulta trascendental. El mundo es regenerado 

cíclicamente gracias a la ejecución de las fiestas, ellas mantienen el flujo de la vida 

en la comunidad de Socoroma. 

 Los siguientes esquemas resume lo planteado en este artículo: 

 

 
 

Fiesta Mes 
Actividad / 

tiempo 
Entidad 

relacional 
Correspondencia 

medioambiental 

Difuntos noviembre habilitamiento Ancestros 
proximidad de la 

lluvia 

Pachallampe noviembre siembra Santos 
preparación de la 

tierra 

Carnavales 
febrero / 

marzo 
crecimiento y 

germinación 
Abuelo 

Carnavalón 
abundancia de 

lluvias 

Cruces Mayo mayo cosecha Cruces 
continuidad del 

flujo hídrico 

San Isidro mayo 
distribución e 

intercambio Santos 
protección de las 

heladas 

Esquema 1. Ciclo ritual agrícola. Elaboración propia 

  

Fiesta Baile / canto Comensalidad Caminar Envolver / desenvolver 

Difuntos miserere en las casas de casa en casa armado del altar 

Pachallampe pachallampe en las chacras hacia las chacras 

protección con llicllias 

a Santos, Niños Jesús, 

semillas de papas 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      165 

Carnavales 
tarkeada / 

orquesta en las casas 
de casa en casa y 

hacia las chacras 

vestir al Abuelo, 

entierro y desentierro 

del abuelo 

Cruces Mayo kukulis 
en la plaza y en 

los cerros hacia los cerros vestida de las Cruces 

San Isidro pachallampe en la plaza sin caminata 
protección con llicllias 

a los Santos 

Esquema 2. Prácticas generativas. Elaboración propia 

 

Las fiestas son espacios/tiempos de memoria y de múltiples correspondencias 

(De Munter 2016) entre los existentes, especies de cronotopos (Bajtin 1989) andinos 

en un mundo cosmocéntrico (Descola 2005). La memoria colectiva de los 

socoromeños que define este mundo integrado se concreta fuertemente desde 

prácticas secuenciales de comensalidad, andar, y envolver/desenvolver, todo lo 

que genera animación de las fuerzas vitales presentes en la ecología de los Andes.  

 En todas las festividades de Socoroma la alimentación e ingesta de alcohol 

tiene un espacio y tiempo privilegiado, siendo una actividad colectiva y 

compartida entre humanos y no-humanos. Probablemente porque la 

comensalidad es el medio más extendido para propiciar relaciones sociales en los 

Andes (Harvey 1998, 74). Sin embargo, la forma cómo se alimentan los humanos 

entre sí y cómo éstos alimentan a los otros seres de su ecología son distintas, 

evidenciando la distancia social entre estas categorías de la existencia. Compartir 

comida es parte del esfuerzo humano por establecer pautas comunes de 

sociabilidad que permitan comunicarse con estas entidades (Gose 2018). Comer en 

exceso es comer por otros, por aquellos que no están (Canessa 2020), y compartir 

la comida con los muertos establece una comensalidad extra-humana. Caminar es 

el movimiento que sintoniza la sociedad con el medio circundante (Ingold y Lee 

Vergunst 2008) y, en el mundo andino, es un fluir en equilibrio con la vida 

(Mendoza 2021). En Socoroma es un movimiento tan cotidiano como ritual, y 

particularmente en las fiestas es una actividad profundamente social, pues 

siempre se anda en compañía. En los Difuntos, Carnavales, Pachallampe, las 

procesiones de casa en casa, hacia las chacras, dinamizan los espacios cotidianos 

de la vida socoromeña. La peregrinación de las Cruces es larga y difícil, pero el 

camino está lleno de voces familiares, presentes y pasadas, que animan cantando, 

a las que se responde también verseando. Caminar mediante las procesiones y el 

peregrinaje pueden ser dos maneras de fluir, desenvolverse, animar los cuerpos 

de humanos y no-humanos, expresando el modo en que sus habitantes se 

relacionan con su ambiente. 

La lógica de envolver/desenvolver analizada por Arnold (2018, 2020) es 

pertinente para comprender diversos aspectos implicados en las fiestas. La 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     166 

práctica de envolver involucra una acción de desenvolver, su contrafuerza, su 

respuesta transformadora. Envolver/desenvolver no son acciones causales, 

lineales, sino más bien flujos transformadores de la vida. Ambas prácticas se 

presentan recurrentemente en las fiestas de Socoroma: vestir y desvestir las 

Cruces, enterrar y desenterrar al Abuelo, challar las chacras, tejer los pillos, bailar el 

kukulis y la tarkeada, entre otros ejemplos. Así también, cada chalta comienza 

abriendo los tejidos que contienen los elementos rituales, desenvuelven las fuerzas 

propiciatorias, y termina cerrando los tejidos, envolviendo estas mismas fuerzas 

generativas. Tales prácticas permiten iniciar nuevas actividades a distintas escalas, 

tanto en niveles micro como macrosociales.  

 Podemos decir, finalmente, en una comprensión amplia, pero arraigada en 

una experiencia tan particular como múltiple, que las fiestas envuelven y 

desenvuelven recursivamente la asombrosa vitalidad de los socoromeños. Es, 

pues, el fluir de la vida en los Andes lo que en última instancia se expresa al abrigo 

de sus fiestas. 

 

 

 

Bibliografía 

 

Abercrombie, Thomas. 1998. Caminos del poder y la memoria. La Paz: IEB-IFEA. 

Absi, Pascale. 2005. Los ministros del diablo: el trabajo y sus representaciones en las 

minas de Potosí. La Paz: IRD- IFEA – Fundación PIEB.  

Allen, Catherine. 2025. El flujo de la vida en Los Andes. Estudios y reflexiones desde la 

etnografía. Lima: Fondo Editorial PUCP. 

Arguedas, José María y Josafat Roel Pineda. 1973. “Tres versiones del mito de 

Inkarrí”. En Ideología mesiánica del mundo andino, coordinado por Juan Ossio 

Acuña, 219-225. Lima: Ignacio Prado Pastor. 

Arnold, Denise. 2018. Los eventos del crepúsculo: relatos históricos y hagiográficos de un 

ayllu andino en el Tiempo de los Españoles. La Paz: Plural Editores e ILCA. 

– – –. 2020. “Envolturas generativas: procesos vitales en los Andes meridionales”. 

En Andes. Ensayos de Etnografía Teórica, coordinado por Oscar Muñoz 

Morán, 163-192. Madrid: Nola Editores. 

Bajtin, Mijail. 1989 [1937]. Teoría y estética de la novela. Madrid: Taurus 

Canessa, Andrew. 2020. “Un carrusel de cosmologías: giros ontológicos en el 

mundo andino”. En Andes. Ensayos de Etnografía Teórica, coordinado por 

Oscar Muñoz Morán, 341-364. Madrid: Nola Editores.  



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      167 

Cavalcanti-Schiel, Ricardo. 2007. “Las muchas naturalezas en los Andes”. Periferia 

7: 1-11. 

Choque, Carlos. 2008. Memoria y olvido del pueblo de Socoroma: deconstruyendo su 

identidad e historia. Arica: CIACPO-Tierra Viva. 

– – –. 2012. “Se van los peruanos… los más testarudos se quedan”: la memoria y olvido de 

la chilenización en el pueblo de socoroma. [Tesis Doctorado]. Lima: PUCP. 

– – –. 2013. “Amt’añ thakhi en Socoroma: significado y expresiones del uso de la 

memoria en una comunidad aymara del norte de Chile”. Confluenze. Rivista 

di Studi Iberoamericani 5(1): 136-157. https://doi.org/10.6092/issn.2036-

0967/3765  

– – –. 2015. Los Socoromas. Modos de vida, tecnologías y religiosidad del pueblo de 

Socoroma. Arica: CONADI. 

– – – y Alberto Díaz. 2017. “¡Ahora sí es pachallampe! Simbolismo, tecnología y 

memoria en la siembra de papa en Socoroma, norte de Chile”. Chungara, 

Revista de Antropología Chilena 49(3): 411-426. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562017005000024  

– – – y Elías Pizarro. 2013. “Identidades, continuidades y rupturas en el culto al 

agua y a los cerros en Socoroma, una comunidad andina de los Altos de 

Arica”. Estudios Atacameños 45: 55-74. 

Curatola, Marco. 2016. “La voz de la huaca. Acerca de la naturaleza oracular y el 

trasfondo aural de la religión andina antigua”. En El Inca y la huaca. La 

religión del poder y el poder de la religión en el mundo andino antiguo, coordinado 

por Marco Curatola y Jan Szeminski, 259-316. Lima: Fondo Editorial PUCP. 

De Munter, Koen. 2016. “Ontología relacional y cosmopraxis, desde Los Andes. 

Visitar y conmemorar entre familias aymara”. Chungara, Revista de 

Antropología Chilena 48(4): 629-644. http://dx.doi.org/10.4067/S0717-

73562016005000030  

Di Salvia, Daniela. 2016. “Contribución a la ontología animista andina: funciones, 

poderes y figuras en los cultos telúricos de los Andes sur-peruanos”. Revista 

Española de Antropología Americana 46: 97-116.  

Di Salvia, Daniela. 2020. “Con los pies en la tierra andina: reflexiones teóricas sobre 

la ontología animista quechua”. En Andes. Ensayos de Etnografía Teórica, 

coordinado por Oscar Muñoz Morán, 227-261. Madrid: Nola Editores. 

Descola, Philippe. 2005. Las Lanzas del crepúsculo. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica.  

– – –. 2012. Más allá de la naturaleza y la cultura. Buenos Aires: Amorrortu Editores. 

https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/3765
https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/3765
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562017005000024
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562016005000030
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562016005000030


CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     168 

Galdames, Luis, Choque, Carlos y Alberto Díaz. 2016. “De Apachetas a Cruces de 

Mayo: Identidades, territorialidad y memorias en los Altos de Arica, Chile”. 

Interciencia 46(8): 526-532. 

Gose, Peter. 2001. Aguas mortíferas y Cerros Hambrientos. Ritos agrarios y formación de 

clases en un pueblo andino. Quito: Abya Yala. 

– – –. 2018. “The semi-social mountain. Metapersonhood and political ontology in 

the Andes”. HAU: Journal of Ethnographic Theory 8(3): 488-505. 

Harvey, Penny. 1998. “Los ‘hechos naturales’ de parentesco y género en un 

contexto andino”. En Parentesco y Género en los Andes. Tomo II. Gente de carne 

y hueso: las tramas del Parentesco en los Andes, coordinado por Denisse 

Arnold, 69-82. La Paz: ILCA/CIASE. 

Henríquez, Patricia y Ostria, Mauricio. 2015. “Repertorio de prácticas escénicas de 

resistencia cultural. El Pachallampe”. ALPHA 41: 191-205. ISSN 0716-4254. 

Holbraad, Martin. 2014. “Tres provocaciones ontológicas”. Ankulegi 18: 127-139. 

– – – y Morten Pedersen. 2021. El giro ontológico. Una exposición antropológica. 

Madrid: Nola Editores. 

Ingold, Tim. 2018. La Vida de las líneas. Santiago de Chile: Ediciones Universidad 

Alberto Hurtado. 

– – – y Jo Lee Vergunst. 2008. “Introduction”. En Ways of Walking. Ethnography and 

Practice on Foot, coordinado por Tim Ingold y Jo Lee Vergunst, 1-19. Surrey: 

Ashgate Publishing Limited. 

Mannheim, Bruce. 2020. “Relatividad ontológica restringida”. En Andes. Ensayos 

de Etnografía Teórica, coordinado por Oscar Muñoz Morán, 47-84. Madrid: 

Nola Editores. 

Mamani, Manuel. 2002. “El rito agrícola de Pachallampi y la música en Pachama, 

precordillera de Parinacota”. Revista Musical Chilena 56: 45-62. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0716-27902002019800003  

Mariscotti, Ana María. 1973. “La oposición del Señor de los Fenómenos 

Meteorológicos en los panteones regionales de los Andes Centrales”. 

Historia y Cultura 6: 208-215. 

Martínez, Gabriel. 1983. “Los dioses de los cerros en los Andes”. Journal de la Société 

des Américanistes 69: 85-115. https://doi.org/10.3406/jsa.1983.2226  

Mendoza, Zoila. 2021. Qoyllur Rit’i. Crónica de una peregrinación cusqueña. Lima: La 

Siniestra Ensayos. 

Muñoz Moran, Oscar, ed. 2020. Andes. Ensayo de Etnografía teórica. Madrid: Nola 

Editores. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0716-27902002019800003
https://doi.org/10.3406/jsa.1983.2226


CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

 

“La vida de las fiestas”      169 

Mora, Gerardo. 2022. “El Ño Carnavalón no es un dios, tampoco un diablo. Una 

huaca contemporánea en San Miguel de Azapa (Chile)”. Andes 33(1): 229-

261. 

Moreira, Jorge. 2007. San Francisco de Socoroma: pasado y presente, memoria e 

identidad. Estudio etno-histórico de un pueblo en las alturas. [Tesis de 

Licenciatura en Historia]. Santiago de Chile: USACH. 

– – –. 2021. “Pastores y agricultores de Socoroma: un caso de complementariedad 

ecológica durante el siglo XX en el extremo norte de Chile”. Estudios 

Atacameños 67: e4194. 

– – –. 2023. “La devoción de las Cruces. Parentesco y género en la circulación de 

objetos sagrados en una comunidad andina del norte de Chile”. AVA 43: 12-

40. 

– – –. 2024. “Parentesco y reciprocidad festiva en una comunidad andina en el 

norte de Chile”. Cuaderno de los grupos de trabajo /ALA 5: 105-118. 

Ossio Acuña, Juan. 2016. “Aproximaciones alrededor de la naturaleza divina del 

Inca”. En El Inca y la huaca. La religión del poder y el poder de la religión en el 

mundo andino antiguo, coordinado por Marco Curatola y Jan Szeminski, 21-

88. Lima: Fondo Editorial PUCP. 

Rengifo, Grimaldo. 2006. “El calendario agrofestivo -wata muyuy- en 

comunidades andinas. Apuntes”. En Calendario agrofestivo en comunidades 

andino-amazónicas y Escuela, coordinado por PRATEC, 27-34. Lima: Bellido 

Ediciones. 

Rivera Andía, Javier. 2018. “Introduction. Towards Engaged Ontographies of 

Animist Developments in Amerindian South America”. En Non-Humans in 

Amerindian South America. Ethnographies of Indigenous Cosmologies, Rituals 

and Songs, coordinado por Javier Rivera Andía, 1-69. New York: Berghahn. 

Salomon, Frank. 2018. At the mountanis' altar. Anthropology of Religion in an Andean 

Community. New York: Routledge. 

Tola, Florencia. 2015. “Comentario a ‘El regreso de la barbarie. Una crítica 

etnográfica a las ontologías premodernas’". Trace 67: 150-157. 

Van Kessel, Jean. 2006. Los Santos Iconos de Chile. Iquique: IECTA. 

Wagner, Roy. 2013. “La Persona Fractal”. En Cosmopolíticas. Perspectivas 

antropológicas, coordinado por Montserrat Cañedo, 83-98. Madrid: Editorial 

Trotta.   

 

 

 



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2 

 

 

Daniel González Hernández, Jorge Moreira Peña     170 

 

Daniel González Hernández 

Antropólogo Social por la Universidad de Chile, Doctor(c) en Historia en la 

Universidad de Concepción. Becario de la Agencia Nacional de Investigación y 

Desarrollo (ANID). Se ha dedicado por más de 20 años a la investigación 

etnográfica y testimonial del mundo campesino y andino en Chile, con especial 

atención a las fiestas patronales.  

Contacto: daniel.gdaniel@gmail.com  

 

Jorge Moreira Peña 

Licenciado en Historia por la Universidad de Santiago de Chile, Doctor en 

Antropología Social y Cultural por la Universidad Autónoma de Barcelona y 

actualmente desarrolla un proyecto Fondecyt de Postdoctorado en la Pontificia 

Universidad Católica de Chile (ANID). Miembro del Grupo de Estudio 

Transcultural del Parentesco (Getp- GRAFO) y de la Red Interamericana de 

Estudios de Familia y Parentesco (RIEFAP). Investigaciones focalizadas en historia 

del pueblo aymara en Chile, con interés en temas de pastoralismo, identidad 

étnica, ritualidad, ecología, parentesco y género en los Andes. 

Contacto: jorge.moreira.p@gmail.com 

 

 

 

Recibido: 08/07/2025 

Aceptado: 07/11/2025 

 

 

 
 

Copyright © 2025 The Author(s) 

The text in this work is licensed under the Creative Commons BY 4.0 International License 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/. 

mailto:daniel.gdaniel@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

