La vida de las fiestas:
ciclo ritual agricola en una comunidad andina

Daniel Gonzalez Hernandez
UNIVERSIDAD DE CONCEPCION

Jorge Moreira Pena
PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATOLICA DE CHILE

ABSTRACT

This article offers an ethnographic analysis of Socoroma’s agricultural ritual
cycle, an Aymara community in northern Chile. It focusses on five festivities,
Difuntos, Pachallampe, Carnavales, Cruces de Mayo and San Isidro, that structure
the festive calendar and articulate relationships between humans and extra-
human entities. The social practices deployed express a relational ontology that
attunes the community with its ecological environment. The research highlights
the relevance of festivals as instances of communication with vital forces that
enable the regeneration of the community.

Keywords: Ritual; festivities; relational ontology; Andean community

El articulo analiza etnograficamente el ciclo ritual agricola de la comunidad
aymara de Socoroma en el norte de Chile. Se describen cinco festividades,
Difuntos, Pachallampe, Carnavales, Cruces de Mayo y San Isidro, que estructuran
el calendario festivo de este ciclo y articulan relaciones entre humanos y entidades
extra-humanas. Las practicas sociales desplegadas evidencian una ontologia
relacional que sintoniza a la comunidad con su medio ecoldgico. El estudio destaca
la relevancia de las fiestas como instancias de comunicacion con las fuerzas vitales
que permiten la regeneracion de la comunidad.

Palabras clave: Ritualidad; festividades; ontologia relacional; comunidad andina

CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2, 2025, pp. 138-170, ISSN 2036-0967, DOI: https://doi.org/10.60923/issn.2036-
0967/22387, Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Moderne, Universita di Bologna.



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Introduccion

Las fiestas son parte integral de la vida colectiva en la comunidad aymara de
Socoroma. Ellas condensan las experiencias vitales agrocéntricas en el contexto
ecolégico de los Andes, constituyendo formas de conocimiento y modos de
relacionamiento con el entorno circundante en su mas amplio sentido, cronotopo
que crea y re-crea el mundo andino desde una perspectiva local'. Por tales motivos
este ensayo estd centrado en el andlisis de sus fiestas comunitarias.

El pueblo de Socoroma se encuentra en el extremo norte de Chile, en la
vertiente occidental de los Andes Meridionales. El territorio se caracteriza por una
importante zonificacion vertical, cuyas altitudes marcan zonas ecoldgicas
claramente diferenciadas: altiplano (puna), precordillera (sierra), valle y costa.
Socoroma se ubica especificamente en la Sierra de Guaylillas a una altura
promedio de 3.000 m.s.n.m. Su posicion relativa, intermedia, en la cabecera del
valle de Lluta, ha estimulado formas de especializacion productiva e incentivado
a su vez la movilidad entre distintos pisos ecoldgicos para complementar los
medios de subsistencia.

La principal actividad productiva de la poblacién socoromena ha sido la
agricultura, complementada historicamente con una extendida actividad
ganadera (Moreira 2021). Esta ultima fue decayendo desde la década de 1970
debido a diversos cambios tecnoldgicos y socioculturales, al punto que hoy no
existe crianza de animales. La agricultura se mantiene vigente en sus tres
productos principales: papa, maiz, orégano. Actualmente en el pueblo reside
aproximadamente medio centenar de personas. A mediados del siglo XX se
intensificaron los desplazamientos de sus habitantes hacia las zonas costeras y hoy
la mayoria de ellos no reside de forma permanente en el territorio comunitario,
sino fundamentalmente en la ciudad/puerto de Arica. Sin embargo, por una
combinacién de motivos laborales, afectivos y, sobre todo, rituales, se mantiene un
constante flujo entre la ciudad costera y el pueblo serrano. En este movimiento
pendular, de idas y vueltas, las actividades asociadas a las festividades han sido

1 Reconocemos las criticas planteadas al concepto de “andino” por su caracter homogeneizante y
esencializante, aplicado en muchas ocasiones a contenidos sociales heterogéneos y de forma
ahistdrica, de tal manera que termina por desdibujar lo que pretende precisar. Aca no lo utilizamos
como concepto taxondmico, sino mas bien de forma experiencial, buscando explicitar desde la
experiencia tanto un lugar como una forma de vida inmersa en un contexto histérico de larga
trayectoria. Este territorio y poblacion han experimentado dindmicas histdricas compartidas
regionalmente, lo que permite apreciar semejanzas en distintos niveles de la cultura, aun cuando
puede no existir identidad comtin entre sus habitantes. Consideramos que la nocién de “mundo
andino” permite conectar lo particular de Socoroma con lo general de las expresiones culturales en
esta region de los Andes.

“La vida de las fiestas” 139



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

trascendentales en la mantencion de los vinculos comunitarios y reproduccion
social de la comunidad (Choque y Pizarro 2013; Moreira 2007).

Durante las fiestas los habitantes en el pueblo se multiplican, se genera un
espacio y tiempo propio en el territorio comunitario, que se conforma en su
conjunto como un “lugar de memoria” (Moreira 2007, 310). Entre los socoromenios
existe conciencia de que las fiestas deben mantenerse en el tiempo, tanto porque
en ellas se encuentran los fundamentos de su identidad individual y colectiva,
como por la necesidad de cumplir con obligaciones rituales que demanda su
existencia en este mundo, todo lo que permite dar continuidad a la vida en
comunidad. Mediante las palabras “nuestras tradiciones”, “nuestras costumbres”,
los comuneros sintetizan el ciclo festivo y el conjunto de practicas ceremoniales
que éste involucra. Se escucha decir a los socoromenos “Hay que respetar la
costumbres” enfatizando la exigencia de practicar los ritos tal como fueron
ensefiados por los antiguos, “Asi son las tradiciones de este pueblo” exaltando la
importancia de las fiestas y su continuidad en las nuevas generaciones.

El calendario festivo en Socoroma es extenso y exigente, comprende mas de
12 fiestas durante el afio, demandando tiempo y recursos a los miembros de la
comunidad. Especialmente del sistema de cargos o mayordomos de la Iglesia, conjunto
de comuneros que se encargan de todos los asuntos concernientes a las actividades
rituales del pueblo, adquiriendo especial protagonismo durante las festividades al
ser los “encargados” de “cumplir” con “pasar la fiesta”. Es una organizacion
jerarquica que se corresponde con la jerarquia presentada por los santos y virgenes
del pueblo. A la cabeza se encuentra el fabriquero, cargo de mayor autoridad vy,
ademas, responsable de las llaves de la Iglesia. Siguen los mayordomos de los 7
santos principales?, quienes velan por su cuidado durante el afio y adecuado
cumplimiento de su fiesta. Luego se incluyen los alférez’, cargos especificos de cada
festividad*. Sobre este grupo rotativo de cargos recaen las obligaciones del ciclo
festivo.

2 Existen santos mayores, que celebran fiestas, y santos menores que pertenecen al ajuar de los
santos mayores. Estos ultimos se ordenan jerarquicamente de la siguiente manera: San Francisco
de Asis; Virgen del Rosario; Cristo Crucificado; Virgen del Carmen; Virgen de la Candelaria; Virgen
Santa Lucia; Virgen Copacabana.

3 Mantenemos el uso del concepto en singular, alférez, y no en plural, alféreces, por ser la
denominacion local en Socoroma.

4 El fabriquero tiene por funcién ordenar y dirigir, a la vez que entregar apoyo, a los mayordomos;
no se encarga de ninguin santo ni virgen en particular, pero si del conjunto de mayordomos; es
quien encabeza practica y simbolicamente las actividades del sistema de cargos. Por su parte, los
mayordomos son los responsables del cuidado de los santos y virgenes principales del pueblo, lo
que significa una serie de actividades rituales durante el afio y especialmente acompaniar las fiestas
de los otros mayordomos; tradicionalmente el cargo se asume por 3 afios consecutivos. En cuanto
a los alférez, hay de dos tipos: los que asumen por un afio “pasar” o financiar algunos aspectos de

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 140



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Se advierte, sin embargo, que en Socoroma el ciclo festivo no es homogéneo,
presenta dos fases que pueden ser diferenciadas considerando ciertas
caracteristicas de sus fiestas. Si bien éstas tienen una base de acciones rituales
comunes, también exhiben una serie de particularidades que las distinguen, tanto
en detalles protocolares (desde prohibiciones, mandatos simbolicos, hasta una
gramatica precisa de gestos, usualmente sincronizados con canciones, danzas,
musicas y tonalidades especificas) como en aspectos mas materiales y
experienciales: la orientacion de las manifestaciones rituales, despliegue espacial,
y vinculo ontoldgico (relacionalidad/modo de relacionamiento) entre humanos y
medio ecoldgico. Asi, de acuerdo con estas tlltimas dimensiones, las fiestas pueden
ser agrupadas en dos sub-ciclos. Uno relacionado predominantemente a la liturgia
cristiana de la Iglesia catdlica, que llamaremos ciclo litiirgico catdlico, caracterizado
por fiestas cuya gramatica se estructura en base a la misa y procesion central, con
el acompafamiento del clero oficial. El otro relacionado con las actividades de
regeneracion agricola, que denominaremos ciclo ritual agrario, caracterizado por
presentar mayor densidad de roles de participacion, tener expresion en lugares
multiples a los cuales no accede el clero y condensar formas heterogéneas de
relaciones sociales. Esta distincién no es fija ni excluyente. Es, por ahora, una
propuesta y una manera de encuadrar el problema en un espacio y tiempo
etnograficamente determinado. Lo que nos interesa aqui, es el conjunto de
relaciones humanas y extra-humanas que cada fiesta expresa. En este caso la
delimitacion entre un ciclo y otro es una franja porosa que en ocasiones encuentra
elementos de uno y otro compartidos. La distincién deberia ser entendida como
un flujo de experiencia, donde en un espacio/tiempo se condensan mayores
relaciones heterogéneas o multidiversas.

El ciclo liturgico catdlico en general se desarrolla en un espacio circunscrito
casi exclusivamente a la iglesia del pueblo. Las labores del clero se limitan a la misa
y acompanamiento de la procesion central. El espacio liturgico al interior de la
iglesia se restringe al protocolo misal, la voz principal emana del pulpito; los
cuerpos de los asistentes estan inmoviles, no danzan, ni cantan, y no hay una
gramatica gestual que sean algun indice de conexiones mas significativas o
acciones grupales expresivas. Las fiestas de este ciclo no llaman a una densidad de
roles en la participacion o a espacios mas diversos (con algunos contraejemplos
puntuales como ocurre en Semana Santa o San Francisco, evidenciando la
porosidad de esta distincion de ciclos).

El ciclo ritual agrario comprende el periodo mas “abrigado” y lluvioso del
ano, entre los meses de noviembre y mayo, cuando presenta mayor intensidad la

una fiesta de los santos y virgenes, y los que asumen “pasar” las fiestas de Carnavales y Cruces de
Mayo. Vale precisar, ademas, que todos estos cargos son respetados como autoridades
tradicionales por la comunidad.

“La vida de las fiestas” 141



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

actividad agricola. Las fiestas celebradas son Todos los Santos o de los Difuntos
(noviembre), Pachallampe (noviembre), Carnavales (febrero), Cruces de Mayo
(mayo) y San Isidro Labrador (mayo). Se inicia con la invocacion de los
antepasados, sigue con el tiempo de la siembra, luego el tiempo de la germinacion
y crecimiento de los cultivos, después el tiempo de la cosecha, hasta llegar al
tiempo del intercambio y distribucion de los productos®.

Este ciclo festivo estructura el “tiempo” de las principales actividades
productivas en Socoroma. Acd el “tiempo” antes que referir a una unidad
cronoldgica mensurable, apunta a las actividades predominantes, de duracion
variable, que organizan la vida comunitaria. Como indica Rengifo (2006), la
palabra tiempo es un concepto prestado del castellano para adjetivar los sucesos
comunitarios, cuyo fin e inicio, separando y juntando los acontecimientos, esta
marcado por las actividades agrofestivas. Por tal motivo comtiinmente se habla del
tiempo de siembra, tiempo de cosecha, tiempo de heladas. Y el resultado de la
produccion dependera de la sintonia lograda entre la comunidad humana y todos
los seres que animan su ecologia mediante la ejecucion ciclica de las ceremonias y
festividades. En sintesis, de su relacionalidad medioambiental.

En efecto, a través del laborioso cumplimiento del ciclo ritual agrario, la
comunidad socoromena se esfuerza permanentemente por alcanzar una correcta
sintonia con su medio ecologico. En éste conviven una multiplicidad de seres
dotados de potencias e intencionalidades en didlogo constante. EI mundo esta
intensamente animado, tiene expresiva vitalidad, siente y “responde” a los actos
humanos. Asi, las fiestas son instancias comunicantes que habilitan una dindmica
de correspondencias entre todos los seres que habitan el mundo en los Andes, en las
que fuerzas humanas y no humanas del medio ecoldgico se “responden”
mutuamente (De Munter 2016). Concordamos con Cavalcanti-Schiel (2007, 9)
cuando plantea que en los Andes “el esfuerzo es el término comun de la
sociabilidad, la reciprocidad es su gramatica, y el ritual, uno de sus mas expresivos
discursos”. Constatamos, entonces, que cada festividad del ciclo ritual agrario: a)
significa una actividad predominante dentro las labores agricolas; b) presenta una
espacialidad orientada hacia el paisaje sagrado; c) exhibe un vinculo ontoldgico de
caracter especifico entre la comunidad humana, entidades extra-humanas, y su
ecologia.

5 Por su parte, el ciclo litirgico catdlico corresponde a la porcion del afio mas frio y seco, entre abril
y octubre. Comienza con Semana Santa (abril), luego Corpus Cristi (junio), Santa Lucia (julio),
Virgen del Carmen (julio), Virgen de Copacabana (agosto), el patron del pueblo San Francisco de
Asis (octubre) y casi enseguida o a veces en paralelo, la dualidad femenina de San Francisco,
también llamada patrona, Virgen del Rosario (octubre). Mas alejado de este conjunto santoral se
celebra la Virgen de la Candelaria (febrero), proveniente de Sora en el valle de Lluta, lo que explica
su ubicacion en el otro ciclo.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 142



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

De esta manera, el objetivo del presente articulo es analizar el ciclo ritual
agrario considerando las tres dimensiones mencionadas. Para ello se describen las
practicas desplegadas en sus festividades, buscando ilustrar etnograficamente la
densidad y expresividad de las actividades rituales. Focalizamos nuestra atencion
en el conjunto de relaciones humanas y extra-humanas que cada fiesta de este sub-
ciclo expresa, con el objetivo de comprender algunos elementos de la ontologia
relacional que se exhiben en las festividades de la comunidad. Si bien existe un
declarado interés etnografico en este ensayo, también nos interesa contribuir al
debate contemporaneo abierto por las perspectivas ontologicas, acudiendo a
conceptos y argumentos de autores que han planteado propuestas tedricas al
respecto.

Vale considerar que, de manera general, el interés de las investigaciones
realizadas afos atras se habia puesto en las cosmologias indigenas que mostraban
el reconocimiento de las mutuas influencias humanas y no humanas, resaltando la
importancia que adquirian los seres extra-humanos en diversos aspectos de la vida
en los Andes. Recientemente, con las perspectivas introducidas por el “giro
ontoldgico”, se ha volcado la mirada sobre el estatuto ontoldgico de estas
entidades no humanas o extra-humanas, asi como también en la relacionalidad y
los contextos de comunicacion entre los distintos tipos de seres que forman parte
de las sociedades andinas (Mufioz Mordn 2020). En Socoroma, comprendiendo la
dimensidn relacional de su ontologia, observamos que las fuerzas extra-humanas
han sido agenciadas en determinadas entidades que constituyen figuras centrales
de las fiestas. En un tiempo/espacio concreto, las fiestas condensan la cosmopraxis
andina (De Munter 2016) que expresa la interdependencia entre vivos, muertos,
santos, cruces, cerros, apachetas. En este conjunto de entrelazamientos y
conexiones, correspondencias, los socoromenos participan activamente en la
creacion de las condiciones socio-ecoldgicas que dan continuidad a la vida, es
decir, posibilitan la regeneracion de la existencia de su comunidad.

A continuacidn, pasamos a revisar el ciclo ritual agricola.

Todos Los Santos o Difuntos

Al comienzo era la muerte. El ciclo se inicia abriendo noviembre con la
presencia de los difuntos. Tal como se ejecuta una chalta solicitando permiso para
iniciar cada fiesta o ceremonia, se debe pedir permiso a los antepasados para
comenzar un nuevo ciclo. Celebrar a los muertos es un rito de inicio y
regeneracion.

Estos dias los socoromenos en sus hogares “arman altares” dedicados a los
difuntos de su familia, abriendo el didlogo entre vivos y muertos. Cada altar es un
homenaje a la memoria del “santo difunto” que, desde lo intimo, transforma el

“La vida de las fiestas” 143



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

espacio doméstico en un cosmos andino. Durante tres afios regresan las almas de
los difuntos, durante tres anos consecutivos deben ser recibidas con altares. Cada
altar tiene tres niveles conectados por escaleras que muestran el transito vertical
entre estos mundos. Los altares se adornan con flores, frutas, verduras, fotografias,
figuras de pan con angeles, escaleras, estrellas, Cruces, palomas, cargdndolos asi
de signos identificables en las fiestas del afno (véase Imagen 1).

La primera noche, llamada vispera, se arman altares para los angelitos, tanta
wawas, los infantes difuntos. El 1 de noviembre se inician las actividades en el
cementerio, ubicado en los extramuros del pueblo. Se realiza una ofrenda en el
centro del cementerio, donde una gran cruz llamada Mundo-Alma o Alma-Mundi
es “envuelta” con coloridas flores naturales (véase Imagen 2). Con esta practica se
conmemora a los “difuntos lejanos”, a quienes han partido hace mas de tres anos,
y a los difuntos del mundo, una conexion de este particular lugar con la amplitud
del cosmos. Es un axis mundi, lo que Ossio Acuna (2016, 35) entiende como “vaso
comunicante” de los niveles o mundos en los Andes. Después comienza un
recorrido casa por casa visitando todos los altares. El 2 de noviembre se realiza el
mismo circuito, en dnimo de despedida y cierre de las celebraciones a los
antepasados. En su tercer afio el altar cobra especial relevancia porque constituye
la despedida definitiva del mundo mas cercano que es su hogar.

Cada casa-altar atiende con un plato de comida, tradicionalmente “picante
de guata”, que dicen es “ofrenda del santo” para que sea recibido y no exista
margen a negarlo. Es una comensalidad obligada. En cada casa se efecttia un rezo,
semi-cantado, largo, en latin, dirigido por un cantor y rezador especialista, heredero
de un antiguo y reconocido cantor socoromeno. El canto del miserere inunda de
tristeza el altar “Oh dulce Jestis mio, mirad con piedad, mi alma perdida, por culpa
mortal. Llorad ojos mios, llorad sin cesar, a Dios ofendido, con mi mal obrar...”.
Durante los distintos momentos de la fiesta, en los altares, en la comida, en las
caminatas, se percibe el animo funebre. El recorrido de la comunidad por el
pueblo, de casa en casa, asemeja un cortejo finebre. Caminar grupalmente es
también un signo que veremos tanto con la comparsa en Carnavales como en la
peregrinacion a los cerros en Cruces de Mayo o a las chacras en Pachallampe.

Para De Munter es significativo este momento dentro de la cosmopraxis
aymara, ya que, en sus palabras:

Es la praxis visitante y conmemorativa, a inicios de noviembre, que permite a los
miembros del grupo habilitarse de maneras concretas e intensamente sociales en
el manejo de y la sensibilidad ante las —acudiendo nuevamente a este concepto
central en la obra de Ingold- ‘correspondencias’ vitales que se van dando entre
muertos, vivos, cosas e integrantes en general en lo que comunmente se conoce
como pachamama, la ‘dama de tiempo y espacio’, ademds de importantes entes o

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 144



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

presencias del cosmos y del ambiente (inti, phaxsi, waranaka, wayra, etc.). (De
Munter 2016, 635)

Mediante la elaboracion del altar cada familia se conecta con los antepasados. Las
almas se hacen presentes estos dias, no solo en los recuerdos, ellas rezan, cantan,
comen con la comunidad, generando asi un momento de con-vivencia con los
difuntos. Los vivos buscan la comunicacion con los muertos, quienes habilitan a
los vivos para su desenvolvimiento en la vida (De Munter 2016) y, de manera
especifica en este momento, para permitir el inicio de sus labores agricolas en las
semanas previas a la llegada de las lluvias (Choque 2015). Asi el calendario ritual
se abre con los muertos, los antepasados, la infancia, la casa, donde siempre esta
presente la comensalidad. Es la regeneracion de la vida.

Imagen 1. Altar de los Difuntos. Autor: Jorge Moreira

Imagen‘é. Alma-Mundo. Autor: ]ore Moreira

“La vida de las fiestas” 145



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Pachallampe

Inmediatamente después viene la fiesta del Pachallampe, realizada atin en
noviembre, previo al arribo de las lluvias, tiempo de siembras. Etimologicamente
pachallampi significa “acariciar la tierra”, “tratar la tierra con carifio” o también
“tierra blanda”, dispuesta para sembrar (Henriquez y Ostria 2015, 194; Mamani
2002, 46). Mediante este ritual los mayordomos se traspasan entre si las semillas de
papa que luego seran sembradas colectivamente.

El pachallampe se desarrolla casi por completo en las chacras. Los
socoromenos salen de la iglesia con los santos pachallamperos hacia los sectores
agricolas donde, frente a los cerros, los mayordomos salientes y entrantes se
encuentran, se traspasan las semillas, y juntos siembran en un ambiente intenso de
dones, didlogo, gestos, musica, bailes, comidas y libaciones. Todo esto ocurre lejos
del templo, el escenario ritual son las chacras, inmersas en cadenas de cerros
circundantes, a las que se ha llegado, con los santos en brazos, atravesando rios y
quebradas.

En un sector protegido, cerca de los matorrales que crecen por los canales
de riego, se arma una mesa-altar para los santos pachallamperos: San Isidro y San
Salvador. Frente a ellos se eleva el cerro de papas que serdn sembradas. Les
acompanan un conjunto de Nifios Jesiis en el interior de sus cajones de madera.
Aunque no son las figuras centrales, es interesante notar que hay mas niiitos que
santos en la mesa-altar. Nuevamente, al igual que en la fiesta de los Difuntos, y
como se vera en la fiesta de las Cruces, las wawas muestran amplia representacion,
destacando la importancia que tienen los nifios, en tanto semillas, en los ritos
andinos. Al comienzo de la siembra, como signo de fertilidad y regeneracidn, las
campesinas socoromenas suelen tratar carifiosamente los tubérculos con varios
0jos y preguntar: “;cuantas wawa tendrds para el ano?” (En Choque 2017, 415).
Los nifiitos son “envueltos” en tejidos usados soélo con fines rituales,
protegiéndolos, al igual que la tierra “envuelve” y cuida la semilla para facilitar su
crecimiento. Los santos pachallamperos también son protegidos con una Ilicllia del
extremo sol diurno y las heladas nocturnas, pues proteger los santos es también
proteger las siembras (véase Imagen 3).

Esta fiesta implica varias dimensiones, con musica y danza, e incluyendo
una teatralizacion del trabajo agricola. El mayordomo saliente debe entregar la
misma cantidad de semillas, o mas, de las que recibié anos atras. Los sacos de
papas semilleras son pesados y, ante los ojos del capataz, se comparan con el peso
de un hombre, el negro o lojo lojo, un socoromeno cuyo rostro ha sido oscurecido
con carbon. Se le cuelga en la balanza donde también fueron pesadas las papas,
cuyos pesos deben ser similares, una suerte de juego de equilibrio entre la papay
el trabajador, los dominios vegetal y humano. Mientras que entre el capataz y el

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 146



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

labrador se expresa un desequilibrio social personificado. El momento es de
jolgorio y risas.

Desde la musica, el ritmo del Pachallampe estd definido por una
musicalidad especifica, una copla andina cantada que se acompana con guitarra,
acordedn y violin, semejante a los cantos kukuli de mayo (Choque y Diaz 2017). El
baile es grupal, formando un circulo de parejas, siempre chacha-warmi (hombre-
mujer), que va marcando un paso preciso segun el ritmo punzante dado por la
guitarra y el violin, una imitacion del acto que abre la tierra con la ch’onta® (véase
Imagen 4). Las parejas no solo bailan, se redistribuyen por la chacra y
efectivamente siembran, en un ritmo desenfrenado, rapido y trabajoso, como en
competencia, donde la coordinacion entre el chontero y la semilladora debe ser
precisa. El hombre aplicando fuerza y destreza con la ch’onta abre la tierra, seguido
por la mujer que, cargando las semillas en una Ilicllia a la altura de su vientre, en
una posicion de crianza maternal de las papas-semillas, va dejando su fertilidad
en la tierra. Tras ellas vienen las mujeres mas antiguas con sus chipallas” cubriendo
las semillas, “envolviéndolas” en la tierra. Todas las semillas quedan sembradas
en la chacra. Al final de la siembra se baila nuevamente, con los Santos y las
wawitas en brazos, por la buena cosecha, desenvolviéndose en ese ambiente festivo
lleno de vida. Las papas de esta siembra se utilizardan en las fiestas del afo
venidero, sobre todo en las Cruces de Mayo.

Imagen 3. Santos pachal‘lamperos en la chacra. Autor: Jorge Moreira

-~
N

¢ Instrumento agrario andino antiguo, también llamado en idioma quechua chaquitaclla, un arado
de pie que sirve para remover la tierra, para plantar la semilla, hundiendo la punta con la fuerza
del pie y girando el palo con la fuerza de los brazos.

7 Herramienta usada principalmente para el riego de los cultivos.

“La vida de las fiestas” 147



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

N e

Iagen 4. Balaopachllalse. Autor: ]oge Moreira

Carnavales

El Carnaval, en su mas amplia concepcidn, es la inmersion de la comunidad
en la fertilidad misma de la vida. De fecha variable en relaciéon con la Cuaresma,
generalmente se realiza en febrero, durante el tiempo de lluvias estivales,
momento intermedio entre la siembra y la cosecha, cuando tiene lugar el
crecimiento y germinacion de los cultivos.

La fiesta se extiende por una semana, y tiene como figura central a José
Domingo Carnavalon, llamado comtinmente Abuelo Carnavaldn, la personificacion
humanizada del Carnaval, un antepasado mitico que cobra presencia y vida
cuando los propios socoromerios le dan forma para la ocasion. La fiesta se inicia
cuando el Abuelo Carnavaldn llega al pueblo un Domingo, en la Entrada del Carnaval,
y termina el Domingo siguiente con su despedida, en el Entierro del Carnaval.
Durante esta semana las familias reciben al Abuelo que visita sus casas,
acompanado por los alférez del afio junto a la comparsa de bailarines y banda de
musicos, compuesta por tarkeada y orquesta andina. Todas las casas del pueblo
deben ser visitadas, se espera que todas las familias reciban al Abuelo y atiendan la
comunidad que llega en alegre procesion. En cada casa los anfitriones ofrendan al
Abuelo multiples productos que van adhiriendo a su cuerpo: frutos, semillas,
botellas de alcohol, cigarrillos, entre otras cosas, que poco a poco van encorvando
la figura del Abuelo sobre su burro, embriagando su corporalidad. Junto con ello,
“envuelven” al Abuelo con serpentinas multicolores, abrazdndolo cada vez que
pasan los brazos alrededor de su cuello. Esparcen harina en los rostros y cubren
con serpentinas a todas las personas, una por una, primero los alférez y luego los
participantes, en un acto extenso por los juegos y conversaciones que cada pareja

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 148



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

suscita. Sirven alcohol o refresco como muestra del carifio de la casa, siendo
retribuidos por la comparsa bailando y jugando alegremente en el lugar. Por
ultimo, los anfitriones chaltan y bailan con los alférez, tras lo cual se sale bailando
rumbo a otra casa que el Abuelo debe visitar, y continuar asi hasta el fin del dia
(véase Imagen 5y 6).

Aunque de manera general la fiesta consiste en la visita del Carnaval a las
casas del pueblo, durante la semana los dias tienen asignadas distintas actividades,
sin que la Iglesia cumpla un rol importante. Solo viernes santo se vincula a la
Iglesia a través de una misa y procesion del Sefior Crucificado junto a Simon
Cirineo, en la que, por cierto, no participa el Abuelo Carnavalon. Las actividades se
desarrollan en distintos lugares del pueblo, abarcando ampliamente sus
dimensiones. El1 Abuelo, siguiendo el curso del sol, hace su entrada el primer dia
por el Este, durante el amanecer, y tiene su entierro el ultimo dia por el Oeste,
durante el crepuisculo, en extremos contrapuestos del pueblo, ambos en la periferia
del radio urbano, el espacio de las chacras. Siguiendo el mito de Inkarri (Arguedas
y Roel Pineda 1973) se puede plantear que los socoromefios buscan “amarrar” el
tiempo de las lluvias. El martes, llamado martes de challa, se destina
especificamente a visitar las chacras. El Abuelo es llevado, como los santos
pachallamperos en tiempos de siembra, en una larga procesion por caminos
escarpados hasta las chacras, algunas de ellas donde se realizo el pachallampe
anterior. Alli el Abuelo baja de su burro, se instala, y observa el despliegue de los
asistentes entre el juego con los pepinos (frutos de las papas), las chaltas, el baile y
la musica, mientras las chacras van quedando “envueltas” en challas, harina y
serpentinas, contribuyendo con esto “a la potencia fertilizante del dominio vegetal,
y de la “suerte’ (surti) de la produccion en general” (Arnold 2020, 172). Las chacras
han recibido al Abuelo y la comunidad que, mediante estos actos habilitantes, han
aportado al crecimiento de los cultivos.

Con la activacion de los mecanismos rituales del Carnaval los socoromenos
persiguen las lluvias, buscan influir en su medio ecoldgico para obtener el recurso
hidrico vital que necesitan sus cultivos. Cuando llueve durante el Carnaval las
personas comentan que es “porque se ha tocado y se ha bailado bonito” (Moreira
2007, 263). Solo la abundancia de agua puede garantizar el éxito en las cosechas,
motivo de las acciones rituales en tiempo de lluvias. Para ello se preparan los
canales de regadio, el jueves por la manana se realiza la limpiacequia, faena
comunitaria de limpieza de canales. Pero vale considerar que esta abundancia de
agua debe estar adecuadamente ecualizada. El clima en los Andes es variable,
inestable, y no siempre llueve de la forma requerida en funcién de los cultivos:
excesiva intensidad de las precipitaciones, o granizadas, pueden provocar dafios
irreversibles. Es potencialmente dafina. Con esta celebracion, los socoromefios
esperan que el Abuelo “haga llover bonito”, por lo que se esfuerzan en cumplir sus

“La vida de las fiestas” 149



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

obligaciones rituales, en “recibir al Abuelo como corresponde”, bajo principios
éticos de respeto y carifio.

El Abuelo es una entidad distinta a los Santos o las Cruces que destacan
como figuras centrales de este ciclo ritual agricola. Sus actos contienen un “sentido
de la plurivalencia” como advierte Mora (2022, 257), pues, aunque en general es
benévolo, también puede causar graves perjuicios. Es potencialmente benefactor y
destructor al mismo tiempo, tiene poderes similares a las lluvias, acontecimiento
por el que ha retornado al pueblo. El es la personificacién del tiempo de lluvias,
que ejerce poderes meteorologicos, una especie de deidad de los fenomenos
atmosféricos (Mariscotti 1973; Martinez 1983).

En Socoroma nadie discute que el Abuelo es autoridad, tiene poderes,
moviliza fuerzas que no solo se concentran en la dimension agricola descrita, sino
que pueden ser extendidas al plano social. Como sefialamos, los actos humanos
encuentran en €l una respuesta acorde con pautas éticas culturalmente
establecidas, existiendo correspondencia entre las actitudes que se le prodigan y
las formas en que responde. En consecuencia, los efectos varian segun se sigan, o
no, las actitudes esperadas con €él, motivo por el que se le debe tratar “como
corresponde”. Asi, es de comun conocimiento que el Abuelo “concede favores”,
pero también que puede ser “malo” cuando no se ha tenido el respeto
correspondiente. Abundan relatos ejemplares en ambas direcciones. A modo de
ejemplo, el Carnaval de 2019, la abuela del alférez en un momento intimo relato
una serie de historias del Abuelo intercalando cada uno de sus relatos con la frase:
“No, si el Abuelo es malo, es malo el Abuelo”. Desde esta perspectiva el Abuelo
castiga las malas acciones®. Su nieto, el joven alférez de Carnaval, matizando la
version de su abuela, comentaba: “Todas las personas usamos un concepto distinto
para lo que es el Abuelo, mi abuela dice es malo, pero yo usaria, es un ente que se
hace respetar”. En esta version, el Abuelo “se hace respetar”, en el sentido de
favorecer o castigar seguin las actitudes de respeto o desprecio que le procuren.
Muchas situaciones o eventos dependen de su voluntad, motivo por el que se
expresa carino en la forma de comunicarse con él, agradeciendo, mediante
ofrendas, las lluvias propiciadas que permiten obtener lindas cosechas o la
concesion de favores especificos. Tras la fiesta, asi describio el alférez su percepcion
de Carnavalon:

8 Una persona sufrio la muerte de su burro tras el Carnaval al no facilitar este animal para realizar
las visitas a las casas; otra persona se enferm¢ gravemente del estdémago durante la fiesta tras
golpear con puntapiés al Abuelo cuando estaba en estado de ebriedad; el automovil de sus hijos se
averid cuando regresaban a la ciudad de Arica tras terminar el Carnaval por haber estado
discutiendo.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 150



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

El Abuelo para mi es un ente espiritual, para mi es un ente espiritual, eso para mi
es el Abuelo, y también este tipo lo vi como un familiar, ente espiritual y familiar
podria decirse, que me acompafa una semana, si, que viene al pueblo y nos hace
bailar, nos cuida también, por eso te digo un ente espiritual que te viene a cuidar,
viene a cuidar a todos sus hijos, sus nietos, sus bisnietos, que todos la pasen bien,
eso para mi es el Abuelo.

Para el alférez no existe contradiccion en concebir al Abuelo entre dos polos,
como un ente que “se hace respetar”, al que se le debe tratar con respeto por las
fuerzas perjudiciales que puede desatar, y como un benefactor, un ente espiritual
y familiar, que cuida a los miembros de la comunidad y, a su vez, es cuidado por
ellos.

Se aprecia que el Abuelo siempre “responde”, estd en permanente
comunicacion con los socoromenos, dando y recibiendo, por lo cual exige
retribuciones. Los alférez, en constante interaccion con él, se empenan por cumplir
con las formas adecuadas de las ceremonias para “dejar contento” al Abuelo,
conscientes que tienen el deber de “cumplir” con él, por razones tanto personales
como en beneficio del pueblo.

Tal comunicacion es facilitada por un proceso de “personificacion
ontoldgica” (Absi 2005, Arnold 2018; Gose 2018). Los socoromenios han
personificado en el Abuelo los poderes extra-humanos de su medio ecoldgico.
Iniciando la fiesta, en la noche previa a la Entrada, se da forma humana y se viste
el Carnaval, en la ceremonia llamada “Vestir al Abuelo”?. Una serie de elementos,
fragmentos dispersos de distintos materiales, como varas de madera, paja, lanas,
sogas, agujas, panos, entre otros, forman parte de la sustancia que constituye al
Abuelo, un anciano siempre elegantemente vestido, con terno, zapatos y sombrero.
El esfuerzo de innumerables manos va moldeando su cuerpo hasta adquirir forma
humanay, ya vestido, “envuelto”, alcanza la vida, para terminar la noche bailando
junto a los alférez y comunidad. Si bien cada afio existe una nueva version del
Abuelo, con una forma particular producto de la voluntad y materiales que
disponen los alférez, se reconoce que en esencia es el de siempre. El Abuelo es, a la
vez, el mismo y otro. En otras palabras, es un proceso que renueva lo ya existente.

Es interesante notar que el Abuelo se incorpora en la comunidad con un
estatuto de pariente, es un familiar, un antepasado, y, debido a este caracter y
categoria — el hecho de ser “el Abuelo”- exige una relacion de carifio y respeto. En
consecuencia, la comunicaciéon que posibilita la figura de — y en definitiva se
establece con — el Abuelo es personalizada, intima, cercana, siendo probable que

9 En las ultimas décadas el Abuelo ha sido vestido por los alférez en presencia de toda la comunidad,
como parte de una ceremonia publica, la que antiguamente estaba reservada solo a algunas
personas.

“La vida de las fiestas” 151



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

este acercamiento social desde el parentesco oblitere el origen del Abuelo en el
medio ecologico que le brinda sus poderes extra-humanos.

El Carnaval esta enlazado con la fiesta de los Difuntos, al igual que en
noviembre la comunidad se desplaza de casa en casa por todo el pueblo, aunque
esta vez la comparsa baila con gran algarabia. También, como en noviembre, cada
hogar recuerda los antepasados, los antiguos carnavaleros de la familia, un
reencuentro con la memoria alegre.

Al final de la fiesta viene uno de los momentos mas sensibles, el “Entierro
del Abuelo”. Anocheciendo la comparsa se dirige con el Abuelo a Ancuvilque, desde
el pueblo hacia las chacras, donde se abre un agujero la tierra, su “entierro”. En
circulo alrededor del Abuelo las personas se aglutinan para enterrar su propio
carnaval: se desprenden de la harina, serpentinas, challas, que lo envuelven junto
con la tierra. Las ultimas paladas coinciden dramaticamente con el silencio de las
tarkas que estuvieron acompafando este momento con la sonoridad mas alta.
Inmediatamente la musica y los animos dan un giro. Se escucha el son de unas
guitarras, las que dirigen al grupo, ya desestructurada la comparsa carnavalera,
nuevamente hacia el pueblo. Es musica de kukulis, ritmo y canto que acompana las
Cruces de Mayo. En la plaza, entre la alegria y tristeza del entierro, se baila una
ronda ceremonial de kukulis, mientras los alférez de las Cruces atienden con
alcohol. Asi finaliza Carnavales, sefialando con canto, musica, baile y libaciones a
las Cruces de Mayo, proxima fiesta del ciclo ritual agricola.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Pefia 152



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

——tl_

Imagen 6. Compérsa de Carnaval. Aut_or: Jorge Moreira
Cruces de Mayo

Esta fiesta tiene como figuras centrales a las Cruces, las apachetas y los
cerros de la comunidad. La triada cerros/apachetas/cruces forma una compleja
urdimbre de simbolos y significados que expresan la relacion de los socoromefios
con la dimension extra-humana de su medio ecoldgico. La fiesta consiste en la
“Bajada de las Cruces” desde sus asientos, las apachetas, emplazadas en la cumbre
de los cerros sagrados de la comunidad. En el pueblo se realiza la “Vestida de las
Cruces”, se les saca en procesion, se les vela, para luego con el “Despacho de las
Cruces” devolverlas a sus asientos en las apachetas de los cerros mediante un largo
y sacrificado peregrinaje ritual o “camino de la memoria” (Abercrombie 1998;
Choque y Pizarro 2013).

Las tres Cruces principales del territorio comunitario, ordenadas de mayor
a menor de acuerdo con una jerarquia ritual que se corresponde con la distancia
respecto del pueblo, son Calvario, Yapabelina y Milagros. Si bien son tres las
Cruces veneradas, los socoromefios insistentemente recalcan que “la Cruz es una
sola”, por lo que todas tienen igual importancia ritual para la comunidad. Cada
Cruz principal agrupa una serie de Cruces secundarias que la acompanan,
relacionadas entre ellas. Las primeras son dejadas en la apacheta mientras que las
segundas en las tiafias. Estas Cruces secundarias tienen nombres propios,
usualmente asociados a lugares de cultivo donde se erigen, recibiendo también
ceremonias en tanto forman parte fundamental del camino ritual. Un ntimero
importante de Cruces de menor tamafio son llamadas wawas de las Cruces
principales.

“La vida de las fiestas” 153



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

La fiesta se extiende alrededor de una semana en el pueblo, desde “la
vestida” el 2 de mayo, hasta “el despacho” el fin de semana siguiente. Sin embargo,
se puede plantear que comienza antes, cuando las Cruces son bajadas durante
Semana Santa, hacia fines de marzo o inicios de abril®. Su bajada, en este momento,
estaria marcando el fin de las lluvias, y con esto el término del periodo lluvioso e
inicios del periodo seco del afio. Es el tiempo de cosechas.

En el mes de mayo entonces se hace patente la estacion seca. El pueblo, las
chacras, ahora sin lluvias, necesitan abastecerse de agua. Entre las distintas
relacionalidades que tiene esta fiesta, una se vincula directamente con la
continuidad de la produccién y sustento de la vida: mantener el flujo de agua hacia
el pueblo desde los cordones montafiosos durante la prolongada estacion seca.
Recordamos que las apachetas, asiento de las Cruces, se sitian en la cumbre de
cerros donde nacen importantes vertientes que irrigan la comunidad de Socoroma.

Esta es, en consecuencia, la festividad que presenta mayor despliegue
territorial'!. Las Cruces permanecen la mayor parte del afio en los cerros y, para la
fiesta, se traen a la comunidad. Pero no ingresan inmediatamente al pueblo,
permanecen en dreas periféricas desde Semana Santa. Las Cruces son dejadas en
hitos dentro del camino ritual hacia sus respectivos cerros, inmersas en los sectores
de cultivo, rodeadas de chacras, y especificamente en cursos de agua que han sido
canalizados por los propios socoromenos: Calvario y Yapabelina en el canal del
pueblo, mientras que Milagros en el canal de Aroma (véase Imagen 7).

Durante este periodo, desde que se bajan hasta que se visten, las Cruces
permanecen fuera del pueblo, cerca de las chacras, en puntos de circulacion del
agua, porque alli su milagrosa presencia puede mantener el flujo de los cuerpos
hidricos. Insertos ya en el periodo seco, sin posibilidad de lluvias, es crucial la
irrigacion de las chacras mediante las obras de canalizacién que ordenan el
abastecimiento de agua, canales que fueron limpiados en la limpiacequia de
Carnavales. Durante varias semanas, hasta el dia de su celebracion, cuando
ingresan al pueblo, es deber del alférez y mayordomos “ponerles alumbrado”, ellos
son los encargados de velar por el cuidado de las Cruces, del agua, de las chacras,
de los cultivos.

A partir del 2 de mayo las Cruces ingresan al pueblo, especificamente para
la “Vestida de las Cruces”. Cada Cruz principal con sus Cruces secundarias son
traidas a sus respectivas casas, entre petardos, musicas y cantos, para cambiar su
vestimenta. Las Cruces se desvisten y se visten con nuevas prendas cada ano. Los
maderos son “desenvueltos” de sus telas ya descoloridas, para luego ser

10 Algunos antiguos indican que se bajaban antes de Semana Santa.
11 También marca limites histdricos y presentes del territorio comunitario reivindicando control
sobre las fuentes de agua de su cuenca hidrografica

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Pefia 154



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

“envueltos” con nuevas y limpias telas blancas. Otras telas mas delgadas y de
variados colores van arropando las Cruces de afuera hacia adentro, como una
“envoltura concéntrica”, dando forma a un patron simétrico que cubre la totalidad
de las Cruces. Aunque la “Vestida de las Cruces” no es una practica exclusiva
femenina, la renovacion de sus vestimentas es un proceso asumido mayormente
por mujeres socoromenas.

Aca es importante atender a la practica de “envolver” en los Andes. Para
Arnold es una técnica imbuida con potencias, ya que “ayuda a convertir algo
material en algo viviente y animado” (2020, 171). En el caso de Socoroma se puede
plantear que con el proceso de “Vestida de las Cruces”, en otras palabras, mediante
su envoltura, se las esta protegiendo y, a la vez, dotando de vida. Constituye una
“envoltura generativa” en palabras de Arnold (2020). Es posible ver que, durante
toda la fiesta, las Cruces reciben un trato de carifio y profundo respeto, junto con
dedicarles caricias, cantos, bailes, tanto en instancias publicas como privadas,
acompanandolas y velandolas toda la noche.

Las Cruces, ya renovadas, quedan por alrededor de una semana en el
pueblo, la mayor parte del tiempo en la Iglesia. Ingresan al templo después del
“Encuentro de las Cruces”, inmediatamente tras ser vestidas, y permanecen en su
interior hasta el fin de semana mas proximo cuando se realiza el “Despacho de las
Cruces”. Aunque las Cruces descansan mayormente en la Iglesia, el grueso de las
actividades ocurre fuera de ella. La orientacion de la fiesta, el destino, esta afuera,
en su medio ecoldgico. La semana en el pueblo es un lapso reducido en
comparacion con su permanencia en las chacras y cerros, recorddandonos que el
origen de las Cruces son las montafias, pues alli, en la cumbre, esta su asiento, la
apacheta, motivo por el que la comunidad debe retornarlas. Es usual que las
personas al encontrarse en Socoroma para la fiesta se pregunten mutuamente:
“¢Vas a subir al cerro?” o “;A qué cerro vas a subir?”.

“Tu eres milagrosa, pero tu camino es tan horrible” canta el verso. Pocas
horas de sueno, elevada altitud, continuas libaciones y cantos emocionados hacen
de la subida un camino tortuoso. Siguiendo la trayectoria del agua se alcanza la
cumbre del cerro donde, antes de dejar la Cruz en la apacheta, los devotos, de
rodillas, dan tres vueltas a su circunferencia, intensificando el dolor corporal
producto del cansancio, con lo que las lagrimas se esparcen alrededor de la
apacheta tal cual el alcohol de las chaltas sobre sus piedras. Es el momento en que
cada cuerpo se entrega en ofrenda a los cerros, cual vilancha'?>, produciendo su
propio sacrificio ritual. Luego, en animo mas tranquilo, otras ceremonias buscan
que las Cruces cumplan las solicitudes de los socoromefios, cerrando un ciclo de
flujos reciprocos de dones y contradones con las fuerzas extra-humanas. A los pies

12 Rito de sacrificio animal con ofrecimiento de sangre a la tierra.

“La vida de las fiestas” 155



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

de la apacheta se extiende una mesa donde se comparte comida con las Cruces,
con los cerros. Las Cruces son amarradas a la apacheta, las personas se despiden,
se baja del cerro. “Para el otro afio volveremos” canta el verso (véase Imagen 8).

Al dia siguiente se cierra la fiesta con el Sayari Molino, una ceremonia de
signos teatrales, en la que “el Abuelo”?®, castiga o perdona las acciones de los
socoromenos durante la fiesta, viviéndose entre el humor de las anécdotas y el
dolor de latigazos.

Las Cruces/apachetas/cerros remiten a una misma entidad, aunque con
distintas materialidades y posibilidades. No se debe olvidar que, al decir de los
socoromenos, “la Cruz es una sola”, entendidas como totalidad. Las Cruces, o los
cerros, representan la unidad de agencias heterogéneas que se encuentran
distribuidas en distintos seres implicados en la vida de los Andes. Gabriel
Martinez (1983), analizando la sacralidad de los cerros en Isluga, plante6 una idea
que aqui encuentra eco: las Cruces son “entidades complejas”, con distintos
niveles de conjunciones y disyunciones entre todos los elementos, materialidades
y subjetividades que la definen en la practica de su celebracion. Cada uno de esos
niveles pueden ser entendidos, en coherencia con una ontologia analogista, como
lineas de acciones que conectan signos y significados, en la que cada punto que
conforma esas lineas puede estar definido desde distintos lugares.

Imagen 7. Cruces de Yapabelina en tiana de Cruz Vilque (frente al pueblo). Autor: Jorge Moreira

13 Representado por un socoromerio vestido de abuelo, que no debe ser confundido con el Abuelo
Carnavalon.

1 En esta oportunidad las vestimentas de las Cruces exhiben los colores de la bandera chilena. Tras
la Guerra del Pacifico (1879-1883) este territorio fue ocupado y administrado por el estado chileno
hasta la firma del Tratado de Lima en 1929. Este resolvié que Perti mantendria soberania sobre la

Daniel Gonzailez Herndndez, Jorge Moreira Peia 156



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

ansegir 8 = ¥ ) ®

Imagen 8. Apacheta en Cerro Milagros. Autor: Jorge Moreira

San Isidro

En Socoroma ya ha pasado recientemente la fiesta principal de la cosecha
(Cruces de Mayo). Es el momento de apreciar sus frutos y llevar a cabo su
distribucién. Esta fiesta consiste en una recreacién ltdica de intercambios
campesinos, gira en torno a la vida agricola. De manera teatralizada expresa y
representa el microcosmos social de la comunidad, pues los mayordomos y
comuneros en escala reducida replican sus chacras con los frutos cosechados en la
temporada, choclos, papas, tunas, orégano, productos que luego se intercambian
y comercializan simbodlicamente con trozos de loza o cerdmica quebrada (véase
Imagen 9). Inmersos en este juego de representaciones e intercambios, los
socoromefios escogen autoridades como alcaldes, jueces, policias, existiendo
también su contraparte, ladrones y cOémplices, roles que en conjunto van
generando situaciones ludicas®.

La organizacion de la festividad siempre recae sobre los dos mayordomos a
quienes pertenecen San Isidro y San Salvador, los mayordomos de la Virgen del
Rosario y la Candelaria respectivamente. Sin embargo, ninguna de ellas participa
de la festividad. Esta se desarrolla completamente en el exterior de la Iglesia,

Provincia de Tacna, mientras que Chile asumiria soberania sobre la Provincia de Arica. Tales
delimitaciones etno-nacionales han marcado el devenir histdrico de la region en el altimo siglo.

15 Actualmente esto sucede en pocas ocasiones, estd mas presente como recuerdo.

“La vida de las fiestas” 157



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

entrada la tarde cuando los santos pachallamperos son sacados fuera y se posicionan
dandole la espalda a la Iglesia, observando las chacras de los comuneros?®.

Asi, los santos presiden toda la fiesta, para la cual han sido adornados con
flores y productos de las cosechas. Sobre ellos se da forma a un arco con chalas de
maiz, el que es utilizado como marco para cubrir los santos con un manto o una
llicllia (véase Imagen 10). Comienza el tiempo de las heladas y, segtin indican, los
santos no pueden pasar frio, porque aquello afectaria sus cosechas, razon por la
cual cubren sus hombros y espaldas, igualmente como lo hacen los propios
socoromenios en esta época. En ese determinado momento los santos encarnan las
chacras, ellos son los cultivos, condensan el resultado del mundo agricola, al igual
que en Pachallampe. Pero en una recreacion de las chacras en el pueblo. Ahora no
son los santos desplazandose, los que viajan, caminan y bailan en las chacras, sino
que se retorna al centro, indicando la circularidad y el cierre del ciclo.

La primera actividad ejecutada por las personas que llegan a la fiesta es
acercarse a los santos, agarrar el incensario siempre encendido, poner copal en su
interior — cada persona trae su propio copal que desenvuelve cuidadosamente de
una bolsita — y luego enviar su aliento que se transforman en humo denso
subiendo hacia los santos como un conector entre distintas dimensiones. Cada una
de las personas pausadamente les habla, acaricia, y con carifio amarra a sus
cuerpos o deja a sus pies parte de las cosechas que ha traido como ofrenda,
ensanchando y diversificando su altar que se aprecia abundante, generoso y
prospero. Ofrendando y estableciendo tal comunicacion personal con los santos se
ingresa a la dindmica de la fiesta. Las cosechas vuelven a los socorometios cuando
al final de la fiesta los productos del altar son distribuidos por los mayordomos entre
todos los participantes.

En tanto fiesta orientada a la celebracién de la produccién agricola, es
también un agradecimiento a los santos labradores del pueblo. Aqui vuelven a
estar presente los santos que en noviembre habian acompafiado las fiestas y
labores agricolas al inicio del ciclo. Finalizando la fiesta, tras la comensalidad ritual
en la plaza — como en los 7 platos de las Cruces de Mayo —, se canta y baila
pachallampe, recordando que todo vuelve al comienzo. En este momento la
presencia de los Santos pachallamperos marca el final e inicio, la re-generacion, del
ciclo ritual agricola.

16 Antiguamente, antes que la plaza fuera empedrada, las chacras eran recreadas en la misma plaza
del pueblo. Hoy la fiesta se desarrolla mayormente al costado de la Iglesia, donde atin hay tierra
que permite recrear las chacras. Por tal motivo se ha discutido qué hacer con los Santos,
resolviéndose durante el 2024, sacarlos por la puerta lateral de la Iglesia que da a la chalta de los
mayordomos, donde pueden efectivamente mirar las chacras.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 158



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Imagen 10. Altar de San Isidro. Autor: Jorge Moreira

Reflexiones finales

Nuestra indagacion se sustenta en anos de participacion en las fiestas, cuyos
inicios se remontan dos décadas atrds. Sin ser una etnografia continua, ha
significado una constante inmersion en el calendario festivo presentado,
permitiendo un conocimiento empirico de las fiestas, asi como también, de manera

“La vida de las fiestas” 159



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

mas amplia, un aprendizaje de las pautas culturales que rigen las actividades de
la vida comunitaria. La etnografia, entendida como “the durable wealth of
anthropology” (Salomon 2018, xiv), aca no es solo una recoleccion de datos y su
positiva exposicion, basada en la acumulacion de hechos observables, sino una
experiencia perceptiva del envolvimiento en la vida de las fiestas. Estar, compartir,
vivir la fiesta, para comprender su propio desenvolvimiento festivo, expresado en
gestos, detalles, interrelaciones permanentes y abigarradas con seres humanos y
no-humanos, que se mueven en conjunto, comunicandose, respondiendo
reciprocamente, con silencios, convergencias y malentendidos. Con esta
experiencia podemos definir la ontologia desde un punto de vista etnografico:
aquella no significa revelar algo que no se haya visto antes, o sumergirse en las
profundidades de una realidad oculta donde emanan nuevas verdades sobre el ser
de las cosas. La ontologia es la reconstruccion de un mundo particular, desde una
mirada etnografica concreta acerca de las relaciones que componen ese mundo,
sus modos de identificacion y su equipamiento conceptual (Tola 2015). No
desdefiamos la posibilidad de un “ontologia profunda” (Holbraad y Pedersen
2021, 69-80) o la imposibilidad de comprender las “propiedades del mundo”
(Mannheim 2020, 52-57), solo que las circunscribimos a un marco etnografico, a
sus contingencias, praxis y materialidades especificas. La ontologia busca re-mirar
el mundo, volver a comprender lo que esta ahi, lo que ya hemos visto y asumir
otro punto de vista (Holbraad 2014). Por ello la etnografia es relevante, pues la
fuente de la reflexién ontoldgica no es un dato puro, aun no hallado, sino la puesta
en relacion de nuestra propia posicion con las practicas festivas andinas. Con todo
ello, nos propusimos describir y analizar el ciclo ritual agrario porque permite
pensar el conjunto de fiestas en sus dindmicas interdependientes, ya que estudios
previos se han focalizado mas bien en sus singularidades (Choque 2015; Choque y
Pizarro 2013, Choque y Diaz 2017; Galdames et al. 2016; Moreira 2023, 2024)".
Desde este punto de vista, el eje que sostiene el movimiento de las fiestas es la
labor agricola vinculada a sus contextos medioambientales.

Las fiestas involucran a la comunidad en los distintos “tiempos” del ciclo,
constituyen el espacio/tiempo vital del principal acontecimiento agricola. En los
Difuntos se inicia con la ineludible presencia de los antepasados, quienes habilitan

17" Choque (2015) presenta una mirada conjunta de las fiestas de Socoroma, describiendo y
desarrollando una reflexién para alrededor de 15 fiestas, pero sin detenerse mayormente en alguna
por el caracter de la publicacién. Moreira (2007) describe pormenorizadamente el ciclo anual de las
fiestas socoromenas con el objetivo de “dejar plasmado un detalle etnografico de ellas con el fin
que sirva a los socoromefios cuando, en un futuro, puedan revisar a través de estas palabras
algunos aspectos y formas de cdmo se llevaron a cabo sus ‘costumbres’ en un determinado
momento de su historia” (2007, 320). El objetivo mayor de su tesis fue comprender la identidad
cultural de la comunidad mediante las fiestas.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 160



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

el desenvolvimiento del ciclo ritual en su conjunto, es la apertura que posibilita la
conexion con los poderes generativos, las potencias extra-humanas, que habitan
su mundo en constante transformacion. Asi, se continia con Pachallampe que
marca el tiempo de siembras, Carnavales el de crecimiento y fertilidad, Cruces de
Mayo de cosechas, y San Isidro de distribucion e intercambio. Por otra parte, los
lugares donde se desarrollan las fiestas, aun cuando son diversos, comparten un
despliegue desde el centro hacia la periferia, extendiéndose desde un espacio
restringido hacia uno mas amplio, abriéndose hacia el medio ecoldgico. El centro
littrgico eclesiastico, la Iglesia y la plaza, el espacio cristianizado, en definitiva,
queda desplazado por una orientacion hacia el espacio cotidiano y practico, desde
las calles del pueblo, circulando entre las casas y patios de los comuneros, hasta
las chacras, y que también se despliega hacia el paisaje sagrado, configurado por
vertientes y cerros poderosos en los limites del territorio comunitario. Toda esta
espacialidad se encuentra vinculada por los cuerpos hidricos que se convierten en
vasos comunicantes del flujo vital del mundo, en tanto el agua es el elemento
fundamental que sustenta su vida basada en la agricultura. Tales consideraciones
permiten comprender este ciclo ritual agrario en referencia a las potencias que
permiten la continuidad de la vida en Socoroma.

Hemos visto que estas fuerzas animicas son singularizadas en cada fiesta
por una figura central, el Abuelo, las Cruces, los Santos, los Difuntos. Son
entendidas acd como extra-humanas debido a sus poderes que exceden la
humanidad, pero que tienen la cualidad de “persona social” en tanto son parte del
mundo social de los socoromenos, con las cuales se mantiene estrecha
comunicacion. Sobre el estatuto ontologico de estas entidades podemos apuntar
algunas palabras, teniendo en cuenta que el llamado “giro ontologico” permite
pensar el conjunto de relaciones sociales, entre si, con la materialidades y
externalidades corporales, que estan en la base de las practicas sociales, para dar
cuenta que en esas praxis pueden estar comprometidos diversos mundos
(Holbraad y Pedersen 2021).

El Abuelo es un caso interesante porque es a la vez humano y mas-que-
humano. Comparte la misma fisicalidad pero diferente materia. El Abuelo no esta
constituido de los mismos materiales que los humanos, no comparte la misma
sustancia. Sin embargo, tras ser modelado y vestido comparte con los humanos la
misma fisicalidad (Descola 2012) o envoltura (Arnold 2018, 2020). El cuerpo, su
forma - aunque no la sustancia —, es necesaria para dotar de potencial
intencionalidad al Abuelo, lo que permite su personificacion ontologica. Luego,
esta intencionalidad es activada por la forma coémo los socoromenos lo perciben y
el tipo de relaciones que conscientemente entablan con él: vestirlo, cuidarlo, pero
sobre todo incorpordndolo activamente en las relaciones de parentesco. Asi,
deviene humano mediante actos que son humanizantes, adquiere una

“La vida de las fiestas” 161



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

individualidad humanizada, proceso que Di Salvia (2016, 2019) distingue como
“personalizacion ontoldgica”.

Las Cruces evaden cualquier definicion acabada por sus multiples
correspondencias. Aun cuando son inmanentes, en determinados momentos
parecen compartir atributos de los cerros, las apachetas, las virgenes, mediante
una cadena de analogias (Descola 2012). Aca solo plantearemos una idea respecto
de los cerros dada la relevancia que presentan en la organizacion social y espacial
en los Andes. Las montanas han sido entendidas ampliamente como ancestros
miticos de las poblaciones andinas. Esto ha sido propuesto también para el caso
especifico de Socoroma por Choque y Pizarro (2013) y Galdames et al. (2016). La
hipodtesis es sugerente porque tal cualidad de los cerros conecta esta festividad con
los antepasados y, en el contexto global, permite plantear que tanto el inicio (fiesta
de los Difuntos) como el fin (Cruces de Mayo) del ciclo ritual agricola tiene relacion
con ellos, se abre y se cierra con los ancestros difuntos. Sin embargo, desde nuestra
propia experiencia etnografica, en otro lugar (Moreira 2023), hemos discutido el
estatuto ontologico que tienen los cerros para la comunidad de Socoroma,
afirmando que no hay evidencias empiricas para sostener que éstos sean
considerados como sus antepasados, ni tampoco que las Cruces sean la
personificacion ontologica de los cerros como plantea Van Kessel (2006). Las
montafas son consideradas como “metapersons” por Gose (2018, 488), “person-
like presences” por Salomon (2018, 21), en el sentido que presentan caracteristicas
similares, pero a la vez distintas, a las personas. Esto se acerca a nuestro caso de
estudio. Aunque en Socoroma las Cruces y los cerros son entidades diferenciadas,
pues las Cruces no son consideradas como cerros, se puede establecer una
correspondencia porque se dice que éstas les pertenecen, forman parte de ellos,
compartiendo asi parcialmente sus propiedades o atributos. Se aprecia con ellas —
no con los cerros —modos de relacionamiento que las personifican, transformando
en sujetos sociales estos objetos materiales (Di Salvia 2016; Arnold 2020), en la
forma como lo conciben Gose (2018) y Salomon (2018). Las Cruces aproximan
aquello que es distante en los cerros, sus poderes extra-humanos, para facilitar y
hacer eficaz la comunicacion durante la fiesta. De cierta manera ponen al cerro en
movimiento, pues mientras que éste permanece inmovil, las Cruces recorren
caminos y bajan al pueblo donde son recibidas sentidamente por los socoromefios.

Los santos en Socoroma personifican fuerzas sagradas con atributos
especificos. San Isidro, por ejemplo, es el Santo Labrador. Ellos comparten con las
Cruces el mismo proceso de “personificacion ontologica” (Di Salvia 2016), también
se vuelven personas sociales, que cobran vida mediante innumerables cuidados
durante el afo y especialmente en su fiesta, respondiendo a la comunidad, aunque
no en un sentido humano (Arnold 2018). En una suerte de metonimia San Isidro
personifica tanto las chacras como los comuneros, pues lo que ocurre con su

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 162



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

persona es transferido a las chacras, siendo él mismo quien las siembra. En
definitiva, encarna el conjunto del trabajo agricola.

A través de estas entidades se puede apreciar que la distribucién de
materialidades, intencionalidades, funcionalidades, es decir, las formas animicas
de concebir las potencias generativas no son univocas ni homogéneas en la
comunidad de Socoroma. La ontologia que ellas expresan tiene eco en el caracter
analogista que asigna Descola a las sociedades andinas, caracterizada por una
“singularizacion funcional y espacial” de las entidades extra-humanas, que se
traduce en competencias especificas e inscripcion material en lugares y objetos
determinados (2012, 401). Recuerdan ciertas caracteristicas de la “persona fractal”
planteada por Wagner (2013), ni singular ni plural, ni todo ni parte, sino un
fragmento en un encadenamiento relacional, o correspondencia, que posee cierta
unidad en su fisicalidad, pero también pluralidad relacional por sus conexiones
integrales que lo vinculan con la comunidad celebrante y las fuerzas extra-
humanas. Compartimos con Catherine Allen que el mundo andino expresa un
analogismo, tal como lo define Descola, pero, siguiendo a Sahlins, sobre un fondo
animista, afirmando que “esta orientacion analdgica se basa en un animismo
subyacente” (2025, 130).

Asi, dadas las particularidades de estas entidades extra-humanas la
comunicacion ritual con cada una de ellas es singular, esperando que cumplan
desde el ambito especifico que les corresponde. Responden a los actos y “el habla”
de los socoromenos. Acd vale recordar que en el tiempo de los incas:

[...] no hubo comunidad o grupo social que no tuviera una relacion directa y
privilegiada con una entidad extrahumana, identificada con un lugar y un
referente material, llamado huaca, que se comunicaba regularmente con sus
miembros, ‘hablando’ de una forma que solo algun sacerdote a su servicio estaba
en la capacidad de transformar en un mensaje verbal inteligible para los fieles
(Curatola 2016, 302).

El Abuelo, las Cruces y los santos coinciden con esta categoria de huacas.
Actualizadas, por supuesto, en el presente de la comunidad. Pero difieren, acorde
con el contexto histérico actual, en que cada socoromenio tiene la capacidad de
interpretar personalmente las respuestas de estas huacas.

Se aprecia que humanizando y personificando, es decir, dotando de
personalidad social a distintas entidades, han sido formas de socializacion
desarrolladas por las poblaciones andinas para relacionarse con el medio extra-
humano y, de esta manera, poder aproximarlo e incorporarlo a su sociabilidad
(Absi 2005; Canessa 2020; Gose 2018).

Sintetizando, en Socoroma las fiestas y sus ritos simbolizan y agencian
espacios abigarrados de vitalidad con los cuales se producen modos de

“La vida de las fiestas” 163



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

relacionamiento y correspondencias medioambientales especificas. En otras
palabras, queremos decir que estos espacios vitales configuran una realidad
alejada de los pulpitos, las misas, los clérigos, y que teniendo como fundamento

una ontologia relacional atienden a las correspondencias entre aquellos elementos y
seres no humanos que dan sentido y permiten la continuidad de una forma de vida
agrocéntrica en esta porcion de los Andes. Por este motivo la comunicacion ritual
con las entidades extra-humanas, caracterizadas grosso modo por el “tiempo” o los
fendmenos atmosféricos, resulta trascendental. El mundo es regenerado
ciclicamente gracias a la ejecucion de las fiestas, ellas mantienen el flujo de la vida
en la comunidad de Socoroma.

Los siguientes esquemas resume lo planteado en este articulo:

Actividad / Entidad Correspondencia
Fiesta Mes tiempo relacional medioambiental
proximidad de la
Difuntos noviembre habilitamiento Ancestros lluvia
preparacion de la
Pachallampe . noviembre siembra Santos tierra
febrero / crecimiento y Abuelo abundancia de
Carnavales marzo germinacion Carnavalén lluvias
continuidad del
Cruces Mayo mayo cosecha Cruces flujo hidrico
distribucién e proteccion de las
San Isidro mayo intercambio Santos heladas
Esquema 1. Ciclo ritual agricola. Elaboraciéon propia
Fiesta Baile/ canto = Comensalidad Caminar Envolver / desenvolver
Difuntos miserere en las casas de casa en casa armado del altar
proteccion con llicllias
a Santos, Ninos Jesus,
Pachallampe | pachallampe @ enlaschacras | hacia las chacras semillas de papas

Daniel Gonzailez Herndndez, Jorge Moreira Pefia

164



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

vestir al Abuelo,
tarkeada / de casaencasay | entierro y desentierro
Carnavales orquesta en las casas hacia las chacras del abuelo

en la plazay en
Cruces Mayo kukulis los cerros hacia los cerros = vestida de las Cruces

proteccion con llicllias
San Isidro pachallampe en la plaza sin caminata a los Santos

Esquema 2. Practicas generativas. Elaboracion propia

Las fiestas son espacios/tiempos de memoria y de multiples correspondencias
(De Munter 2016) entre los existentes, especies de cronotopos (Bajtin 1989) andinos
en un mundo cosmocéntrico (Descola 2005). La memoria colectiva de los
socoromenos que define este mundo integrado se concreta fuertemente desde
practicas secuenciales de comensalidad, andar, y envolver/desenvolver, todo lo
que genera animacion de las fuerzas vitales presentes en la ecologia de los Andes.

En todas las festividades de Socoroma la alimentacion e ingesta de alcohol
tiene un espacio y tiempo privilegiado, siendo una actividad colectiva y
compartida entre humanos y no-humanos. Probablemente porque la
comensalidad es el medio mds extendido para propiciar relaciones sociales en los
Andes (Harvey 1998, 74). Sin embargo, la forma cémo se alimentan los humanos
entre si y como éstos alimentan a los otros seres de su ecologia son distintas,
evidenciando la distancia social entre estas categorias de la existencia. Compartir
comida es parte del esfuerzo humano por establecer pautas comunes de
sociabilidad que permitan comunicarse con estas entidades (Gose 2018). Comer en
exceso es comer por otros, por aquellos que no estan (Canessa 2020), y compartir
la comida con los muertos establece una comensalidad extra-humana. Caminar es
el movimiento que sintoniza la sociedad con el medio circundante (Ingold y Lee
Vergunst 2008) y, en el mundo andino, es un fluir en equilibrio con la vida
(Mendoza 2021). En Socoroma es un movimiento tan cotidiano como ritual, y
particularmente en las fiestas es una actividad profundamente social, pues
siempre se anda en compania. En los Difuntos, Carnavales, Pachallampe, las
procesiones de casa en casa, hacia las chacras, dinamizan los espacios cotidianos
de la vida socoromenia. La peregrinacion de las Cruces es larga y dificil, pero el
camino esta lleno de voces familiares, presentes y pasadas, que animan cantando,
a las que se responde también verseando. Caminar mediante las procesiones y el
peregrinaje pueden ser dos maneras de fluir, desenvolverse, animar los cuerpos
de humanos y no-humanos, expresando el modo en que sus habitantes se
relacionan con su ambiente.

La légica de envolver/desenvolver analizada por Arnold (2018, 2020) es
pertinente para comprender diversos aspectos implicados en las fiestas. La

“La vida de las fiestas” 165



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

practica de envolver involucra una accion de desenvolver, su contrafuerza, su
respuesta transformadora. Envolver/desenvolver no son acciones causales,
lineales, sino mas bien flujos transformadores de la vida. Ambas practicas se
presentan recurrentemente en las fiestas de Socoroma: vestir y desvestir las
Cruces, enterrar y desenterrar al Abuelo, challar las chacras, tejer los pillos, bailar el
kukulis y la tarkeada, entre otros ejemplos. Asi también, cada chalta comienza
abriendo los tejidos que contienen los elementos rituales, desenvuelven las fuerzas
propiciatorias, y termina cerrando los tejidos, envolviendo estas mismas fuerzas
generativas. Tales practicas permiten iniciar nuevas actividades a distintas escalas,
tanto en niveles micro como macrosociales.

Podemos decir, finalmente, en una comprension amplia, pero arraigada en
una experiencia tan particular como mdultiple, que las fiestas envuelven y
desenvuelven recursivamente la asombrosa vitalidad de los socoromenos. Es,
pues, el fluir de la vida en los Andes lo que en ultima instancia se expresa al abrigo
de sus fiestas.

Bibliografia

Abercrombie, Thomas. 1998. Caminos del poder y la memoria. La Paz: IEB-IFEA.

Absi, Pascale. 2005. Los ministros del diablo: el trabajo y sus representaciones en las
minas de Potosi. La Paz: IRD- IFEA — Fundacion PIEB.

Allen, Catherine. 2025. El flujo de la vida en Los Andes. Estudios y reflexiones desde la
etnografia. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Arguedas, José Maria y Josafat Roel Pineda. 1973. “Tres versiones del mito de
Inkarri”. En Ideologia mesidnica del mundo andino, coordinado por Juan Ossio
Acuna, 219-225. Lima: Ignacio Prado Pastor.

Arnold, Denise. 2018. Los eventos del crepuisculo: relatos historicos y hagiogrificos de un
ayllu andino en el Tiempo de los Esparioles. La Paz: Plural Editores e ILCA.

— ——. 2020. “Envolturas generativas: procesos vitales en los Andes meridionales”.
En Andes. Ensayos de Etnografin Tedrica, coordinado por Oscar Munoz
Moran, 163-192. Madrid: Nola Editores.

Bajtin, Mijail. 1989 [1937]. Teoria y estética de la novela. Madrid: Taurus

Canessa, Andrew. 2020. “Un carrusel de cosmologias: giros ontoldgicos en el
mundo andino”. En Andes. Ensayos de Etnografia Tedrica, coordinado por
Oscar Munoz Moran, 341-364. Madrid: Nola Editores.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Pefia 166



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Cavalcanti-Schiel, Ricardo. 2007. “Las muchas naturalezas en los Andes”. Periferia
7: 1-11.

Choque, Carlos. 2008. Memoria y olvido del pueblo de Socoroma: deconstruyendo su
identidad e historia. Arica: CIACPO-Tierra Viva.

———.2012. “Se van los peruanos... los mds testarudos se quedan”: la memoria y olvido de
la chilenizacion en el pueblo de socoroma. [Tesis Doctorado]. Lima: PUCP.

— ——. 2013. “Amt’an thakhi en Socoroma: significado y expresiones del uso de la
memoria en una comunidad aymara del norte de Chile”. Confluenze. Rivista
di Studi Iberoamericani 5(1): 136-157. https://doi.org/10.6092/issn.2036-
0967/3765

— — —. 2015. Los Socoromas. Modos de vida, tecnologias y religiosidad del pueblo de
Socoroma. Arica: CONADI.

— — —y Alberto Diaz. 2017. “jAhora si es pachallampe! Simbolismo, tecnologia y

memoria en la siembra de papa en Socoroma, norte de Chile”. Chungara,
Revista de Antropologia Chilena 49(3): 411-426.
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562017005000024

— — — vy Elias Pizarro. 2013. “Identidades, continuidades y rupturas en el culto al

agua y a los cerros en Socoroma, una comunidad andina de los Altos de
Arica”. Estudios Atacamerios 45: 55-74.

Curatola, Marco. 2016. “La voz de la huaca. Acerca de la naturaleza oracular y el
trasfondo aural de la religion andina antigua”. En El Inca y la huaca. La
religion del poder y el poder de la religion en el mundo andino antiguo, coordinado
por Marco Curatola y Jan Szeminski, 259-316. Lima: Fondo Editorial PUCP.

De Munter, Koen. 2016. “Ontologia relacional y cosmopraxis, desde Los Andes.
Visitar y conmemorar entre familias aymara”. Chungara, Revista de
Antropologia  Chilena  48(4): 629-644. http://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562016005000030

Di Salvia, Daniela. 2016. “Contribucion a la ontologia animista andina: funciones,
poderes y figuras en los cultos teltricos de los Andes sur-peruanos”. Revista
Espaiiola de Antropologia Americana 46: 97-116.

Di Salvia, Daniela. 2020. “Con los pies en la tierra andina: reflexiones tedricas sobre
la ontologia animista quechua”. En Andes. Ensayos de Etnografia Tedrica,
coordinado por Oscar Mufioz Moran, 227-261. Madrid: Nola Editores.

Descola, Philippe. 2005. Las Lanzas del crepiisculo. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Economica.

———. 2012. Mds alld de la naturaleza y la cultura. Buenos Aires: Amorrortu Editores.

“La vida de las fiestas” 167


https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/3765
https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/3765
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562017005000024
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562016005000030
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562016005000030

CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Galdames, Luis, Choque, Carlos y Alberto Diaz. 2016. “De Apachetas a Cruces de
Mayo: Identidades, territorialidad y memorias en los Altos de Arica, Chile”.
Interciencia 46(8): 526-532.

Gose, Peter. 2001. Aguas mortiferas y Cerros Hambrientos. Ritos agrarios y formacion de
clases en un pueblo andino. Quito: Abya Yala.

———. 2018. “The semi-social mountain. Metapersonhood and political ontology in
the Andes”. HAU: Journal of Ethnographic Theory 8(3): 488-505.

Harvey, Penny. 1998. “Los ‘hechos naturales’ de parentesco y género en un
contexto andino”. En Parentesco y Género en los Andes. Tomo 1I. Gente de carne
y hueso: las tramas del Parentesco en los Andes, coordinado por Denisse
Arnold, 69-82. La Paz: ILCA/CIASE.

Henriquez, Patricia y Ostria, Mauricio. 2015. “Repertorio de practicas escénicas de
resistencia cultural. El Pachallampe”. ALPHA 41: 191-205. ISSN 0716-4254.

Holbraad, Martin. 2014. “Tres provocaciones ontoldgicas”. Ankulegi 18: 127-139.

— — — y Morten Pedersen. 2021. El giro ontologico. Una exposicion antropologica.
Madrid: Nola Editores.

Ingold, Tim. 2018. La Vida de las lineas. Santiago de Chile: Ediciones Universidad
Alberto Hurtado.

———y Jo Lee Vergunst. 2008. “Introduction”. En Ways of Walking. Ethnography and
Practice on Foot, coordinado por Tim Ingold y Jo Lee Vergunst, 1-19. Surrey:
Ashgate Publishing Limited.

Mannheim, Bruce. 2020. “Relatividad ontoloégica restringida”. En Andes. Ensayos
de Etnografia Tedrica, coordinado por Oscar Mufioz Moran, 47-84. Madrid:
Nola Editores.

Mamani, Manuel. 2002. “El rito agricola de Pachallampi y la musica en Pachama,
precordillera de Parinacota”. Revista Musical Chilena 56: 45-62.
http://dx.doi.org/10.4067/S0716-27902002019800003

Mariscotti, Ana Maria. 1973. “La oposicion del Sefior de los Fendmenos

Meteoroldgicos en los panteones regionales de los Andes Centrales”.
Historia y Cultura 6: 208-215.

Martinez, Gabriel. 1983. “Los dioses de los cerros en los Andes”. Journal de la Société
des Américanistes 69: 85-115. https://doi.org/10.3406/jsa.1983.2226

Mendoza, Zoila. 2021. Qoyllur Rit’i. Cronica de una peregrinacion cusqueria. Lima: La
Siniestra Ensayos.

Mufioz Moran, Oscar, ed. 2020. Andes. Ensayo de Etnografia tedrica. Madrid: Nola
Editores.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 168


http://dx.doi.org/10.4067/S0716-27902002019800003
https://doi.org/10.3406/jsa.1983.2226

CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Mora, Gerardo. 2022. “El No Carnavalén no es un dios, tampoco un diablo. Una
huaca contemporanea en San Miguel de Azapa (Chile)”. Andes 33(1): 229-
261.

Moreira, Jorge. 2007. San Francisco de Socoroma: pasado y presente, memoria e
identidad. Estudio etno-historico de un pueblo en las alturas. [Tesis de
Licenciatura en Historia]. Santiago de Chile: USACH.

— ——.2021. “Pastores y agricultores de Socoroma: un caso de complementariedad
ecoldgica durante el siglo XX en el extremo norte de Chile”. Estudios
Atacamerios 67: e4194.

— ——. 2023. “La devocion de las Cruces. Parentesco y género en la circulacion de
objetos sagrados en una comunidad andina del norte de Chile”. AVA 43: 12-
40.

— — —. 2024. “Parentesco y reciprocidad festiva en una comunidad andina en el
norte de Chile”. Cuaderno de los grupos de trabajo /ALA 5: 105-118.

Ossio Acuna, Juan. 2016. “Aproximaciones alrededor de la naturaleza divina del
Inca”. En El Inca y la huaca. La religion del poder y el poder de la religion en el
mundo andino antiguo, coordinado por Marco Curatola y Jan Szeminski, 21-
88. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Rengifo, Grimaldo. 2006. “El calendario agrofestivo -wata muyuy- en
comunidades andinas. Apuntes”. En Calendario agrofestivo en comunidades
andino-amazonicas y Escuela, coordinado por PRATEC, 27-34. Lima: Bellido
Ediciones.

Rivera Andia, Javier. 2018. “Introduction. Towards Engaged Ontographies of
Animist Developments in Amerindian South America”. En Non-Humans in
Amerindian South America. Ethnographies of Indigenous Cosmologies, Rituals
and Songs, coordinado por Javier Rivera Andia, 1-69. New York: Berghahn.

Salomon, Frank. 2018. At the mountanis’ altar. Anthropology of Religion in an Andean
Community. New York: Routledge.

Tola, Florencia. 2015. “Comentario a ‘El regreso de la barbarie. Una critica
etnografica a las ontologias premodernas™. Trace 67: 150-157.

Van Kessel, Jean. 2006. Los Santos Iconos de Chile. Iquique: IECTA.

Wagner, Roy. 2013. “La Persona Fractal”. En Cosmopoliticas. Perspectivas
antropoldgicas, coordinado por Montserrat Cafiedo, 83-98. Madrid: Editorial
Trotta.

“La vida de las fiestas” 169



CONFLUENZE Vol. XVII, No. 2

Daniel Gonzalez Hernandez

Antropologo Social por la Universidad de Chile, Doctor(c) en Historia en la
Universidad de Concepcion. Becario de la Agencia Nacional de Investigacion y
Desarrollo (ANID). Se ha dedicado por mas de 20 afos a la investigacion
etnografica y testimonial del mundo campesino y andino en Chile, con especial
atencion a las fiestas patronales.

Contacto: daniel.gdaniel@gmail.com

Jorge Moreira Pefia

Licenciado en Historia por la Universidad de Santiago de Chile, Doctor en
Antropologia Social y Cultural por la Universidad Autonoma de Barcelona y
actualmente desarrolla un proyecto Fondecyt de Postdoctorado en la Pontificia
Universidad Catolica de Chile (ANID). Miembro del Grupo de Estudio
Transcultural del Parentesco (Getp- GRAFO) y de la Red Interamericana de
Estudios de Familia y Parentesco (RIEFAP). Investigaciones focalizadas en historia
del pueblo aymara en Chile, con interés en temas de pastoralismo, identidad
étnica, ritualidad, ecologia, parentesco y género en los Andes.

Contacto: jorge.moreira.p@gmail.com

Recibido: 08/07/2025
Aceptadoz 07/11/2025

Copyright © 2025 The Author(s)
The text in this work is licensed under the Creative Commons BY 4.0 International License
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Daniel Gonzilez Herndndez, Jorge Moreira Peia 170


mailto:daniel.gdaniel@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

